## الإلحاد أمام محكمت العقل

(إثبات صحة رسالة الإسلام من خلال وقائع التاريخ)

د. محمد جاد الزغبي

شاعر ومفكر مصري



### جُالَةً

إلى فضيلة الشيخ عبد الرحمن الشويمي أبو عبد الله مؤسس موقع (جداريات) الثقافي لمكافحة الإلحاد تقديرًا لجهوده الباذخة في هذا الملف الهام وحرصه على نشر الثقافة الإسلامية الصحيحة.

إلى والدى الحبيب.. رحمه الله

وإلى شقيقتي الكبري فاطمة جاد.. حفظها الله

عرفانا ووفاء لحقهم على أدبيًا ومعنويًا

وإلى أستاذي الكبير والقدير الأستاذ الدكتور/ حسام عقل..

الرجل الذي وهب حياته للدفاع عن قضايا الدين والحضارة الإسلامية الباذخة والذي نعده امتدادا لكبار مفكرينا السابقين

وإلى الشقيقين الكبيرين..

الباحث العبقري / د. هيثم طلعت..

— ♦♦ الإلحاد أمام محكمة العقل — ♦

الإعلامي اللامع/ أحمد الفولي..

تقديرًا وعرفانًا بدورهم وتشجيعهم وعطائهم في مجال مكافحة شبهات الإلحاد.

محمد جاد الزغبي القاهرة ـ ٢٠٢١م

#### خطت الكتاب

تقوم فكرة كتاب (الإلحاد أمام محكمة العقل) على نفس المنهج الذي التزمته في كتابي (كيف ترد الشبهات بالحوار العقلي وحده)(١٠).

وهذا المنهج هو عبارة عن محاورات مبسطة تلتزم بالمنطق البسيط والفلسفة البسيطة والتاريخ المبسط وقواعد الإثبات العقلي الصالحة لمخاطبة أي إنسان مهما كان تخصصه أو مجاله أو درجة ثقافته.

لأن التجربة أثبتت أن المناقشات العلمية الصرفة في الرد على الملحدين وأصحاب الشبهات تحوى كما كبيرا من المعلومات

<sup>(</sup>۱) صدر الكتاب عن دار يسطرون للنشر والتوزيع عام ۲۰۱۸ - ومتاح منه نسخة إلكترونية على مكتبة صيد الفوائد.

والأسانيد العلمية التي تحتاج معها حد أدنى من الثقافة المعرفية وقد قام علماؤنا عبر العصور ببذل جهد بالغ محمود في هذا المجال.

لكن مع الأسف في أجيال الشباب الحالية المنعدمة التركيز والمنعدمة الثقافة تقريبا إلا قليلًا..

أصبح الحوار العلمي معهم غير مجد بسبب عدم إدراكهم أصلا لمفاهيم العلوم..

لهذا فهم يريدون المناقشة التي يغلب عليها منطق الحوار والإقناع بأدواتهم هم وهذا ما حاولت تنفيذه في كتابي السابق (كيف ترد الشبهات بالحوار العقلي).

وليس معنى الحوار العقلي أن نهمل الجوانب العلمية لكن معناه أن نستند في الحوار المبسط إلى القواعد غير المختلف عليها وغير الحاشدة بالتفاصيل العلمية المتخصصة.

والأهم..

الاستناد إلى المعرفة والتاريخ والحقائق الذي لا يختلف عليها أحد.

وحتى يكون كتابنا ( الإلحاد أمام محكمة العقل ) إضافة بسيطة على الطريق وليست مجرد بحوث مكررة...

فقد جعلت محور الكتاب في نقطة ندر التعرض لها..

ألا وهى نقطة إثبات صحة وجود الله تعالى وإثبات صحة رسالة الإسلام من خلال وقائع التاريخ البشري والحضارات المختلفة ومقارنة ذلك بوقائع محددة في التاريخ الإسلامي بداية من السيرة النبوية وانتهاء بسيرة الراشدين...

حيث يحفل تاريخ بداية ظهور دعوة الإسلام وبداية تكوين الدولة بالعديد من الأدلة الدنيوية القاطعة على ضرورة وجود الله تعالى وضرورة صحة رسالة الإسلام في الوقت ذاته..

فالإسلام جاء دينا عاما شاملا للأرض كلها وعلى امتداد الزمان منذ ظهوره وحتى يوم القيامة..

لذلك تميزت رسالة الإسلام بالمعجزات المتفردة التي تتصف بالدوام المطلق لأنها ليست رسالة دينية محدودة بقُطر معين أو زمان بعينه.

وبالتالي..

كانت ميزة الإسلام في معجزاته متمثلة في نقطتين..

الأولى: دوام ظهور أدلة صحة الإسلام باستمرار على الخط الزمني.

الثاني: تفرد الأدلة بميزة التنوع الحضاري الصالحة لكافة ثقافات الأرض المختلفة.

والمتأمل في تاريخ ردود علماء المسلمين على شبهات الإلحاد وشبهات الطاعنين في صحة نبوة محمد عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ سيجد أن علماءنا على امتداد التاريخ لهم عطاء علمي باذخ تمكن من تفنيد الشبهات بكافة أنواعها.

من الجانب الفلسفي والديني وكذلك من جانب إعجاز القرآن العلمي والقانوني واللغوي.

وفى العصر الحديث أضاف العلماء إضافات عديدة فيما يخص الإعجاز العلمي فى القرآن وكذلك فى تفنيد وإبطال نظرية (التطور) أحد أشهر نظريات الإلحاد فى التاريخ المعاصر.

لذلك رأيت أن أضع في هذا الكتاب جانبًا جديدًا - نوعًا ما - يغطى نقطة هامة للغاية لم تنفرد لها البحوث الواجبة.

ألا وهو إخضاع التاريخ الإسلامي لنظريات الأمن القومى والسياسي ونظريات نشوء الدول وعوامل تقدمها حيث أن هذه العلوم تبلورت في العصر الحديث وأبرزت مبادئ محددة خضعت لها كافة الحضارات في التاريخ في المستوى السياسي والعسكري.

وبما أن علوم الإستراتيجية السياسية والعسكرية هي علوم لها قواعدها الثابتة في عصرنا الحالي وخضعت لها حضارات الأرض قديمًا وحديثًا.

فهنا يلزم لنا أن نعرف موقف هذه النظريات من تجربة إنشاء الدعوة الإسلامية وبداية تكونها وإنشاء الدولة الإسلامية الأولى في المدينة المنورة.

وبتطبيق هذه النظريات على تجربة دولة الإسلام سنكتشف -وفقا لعلوم الإستراتيجية - أن تجربة دولة الإسلام لا يمكن أن تتحقق بالكيفية التي حدثت بها إلا بعامل التدخل الإلهي.

حيث أن تجارب إنشاء الدول والإمبراطوريات في تاريخ الأرض قديما وحديثا لم يحتو على مثيل أو نظير مقارب لتجربة إنشاء دولة الإسلام التي كان من المفترض – طبقا للمنطق السياسي أن تصبح دولة منتهية قصيرة العمر تحت أي مقياس سياسي أو عسكرى.

لكن الذي حدث كان معاكسًا لكل هذا.. ودولة الإسلام كانت تجربة نظرية صاحبها التطبيق.

تتمثل نظرية النشأة فيها في المبادئ التي أرساها القرآن الكريم لنشأة الدول والممالك وامتلاكها القوة بالرعاية الإلهية.

وقد طبق المسلمون الأوائل هذه النظرية بحذافيرها في عهد النبي علي وأيضًا في عهد الراشدين وكذلك عبر خط التاريخ الإسلامي الممتد عبر ١٢ قرنا لم تخل فيه حقبة زمنية من دولة إسلامية قوية نشأت وتعاظمت استنادا لنفس المبادئ النظرية التي أرساها القرآن الكريم.

ولأن القاعدة العلمية تقول أن التجربة هي خير مقياس على صحة النظرية..

فسنري في هذا الكتاب تطبيقات النظرية القرآنية في إنشاء الدول ونرى مدى صحة التطبيق وعوامله.

ثم نقارن بين هذا كله وبين المبادئ الإستراتيجية التي تحكم إنشاء الدول والإمبراطوريات لنرى هل كانت تجربة دولة الإسلام

منطقية بالنسبة للقواعد العلمية الأرضية أم كانت -ولا زالت- تجربة خاصة برسالة الإسلام ونظريته الخالدة في القرآن الكريم.

لهذا فالكتاب ليس متخصصا في الرد على فكرة الإلحاد منفردة.. وليس متخصصا للمجال الفلسفي والعلمي الذي يبين عوار نظرية داروين والتطوريين..

بل هو كتاب جمع بين الفكرتين فكرة مجابهة الإلحاد وفكرة إثبات صحة رسالة الإسلام في نفس الوقت عبر الاستدلال المنطقي والعقلي لوقائع التاريخ ومقارنة سر التفرد والنبوغ في تجربة نشأة دولة الإسلام وبين التجارب المماثلة التقليدية في نشأة الدول والممالك.

#### مقدمة .. العقل المحايد.. والعقل المنحاز

إن أول ملحوظة نبدأ بها هذه القضية..

هى أن (الملحد منكر وجود الله) أشبه بالشاب الذي وُلد مجهول الأب والأم وعندما أعياه البحث خلف أبويه أو أزعجته كثرة السائلين خرج على الناس ليقول لهم أنهم مولود بغير أب وأم!

وبهذا أراح عقله بهذا الجواب واتهم الساخرين منه بأنهم أولى بالسخرية نظرا لأنهم يصدقون في أن آدم عليه مولود بغير أب وأم! أما (الملحد منكر وجود الأديان)..

فهو كالمولود معروف الأم مجهول الأب يعلم يقينا أن له أبا لكنه لا يريد رؤية الدليل القاطع فى تحديد نسبه لأبيه ويرفض الاعتراف بالأب الظاهر أمامه لأنه فى نظره لم يأت له بدليل عقلي مقنع يثبت به دعواه فى أبوته..

رغم أن هذا الأب يتولاه بالرعاية والدعاء ويتخذ من عطفه وحنانه عليه دليلا قاطعا أمامه بأن اهتمامه هذا دليل صدق أبوته له.

لكن الابن يرفض هذا المنطق!

وفى الحالتين نجد أن الأزمة لم تكن أزمة إثبات الوجود أو الاقتناع العقلي بقدر ما كانت الأزمة الحقيقية في أن العقل في الحالتين كان عقلا ضِدّيا منحازًا..

لأنه لا يبحث عن الحقيقة بل يبحث عن دليل يدعم هواه المسبق.

وفى التجربة الفكرية الفريدة التي مر بها المفكر الراحل د. مصطفى محمود ومئات المفكرين عبر القرون..

يتضح لنا مدى الفارق الشاسع بين العقل المحايد المجرد الذي يهدف ابتداء للوصول إلى الحقيقة عن طريقة فلسفة الشك في كل الثوابت والبدء من أول الطريق خطوة.. خطوة

ورغم وعورة هذا المسلك في كونه يرفض كل المدونات السابقة والأقوال المسجلة والأدلة المفصلة في الأديان جميعًا.

إلا أنه طريق -رغم صعوبته- يفضي بلا شك إلى إيمان مرتكز على حقيقة ويقين وصدق..

وهذا العقل إلى يهدف أصلا للوصول إلى الحقيقة - أى أنه يبدأ مستقلا عن كل نتيجة مسبقة وانطباع موروث - هو العقل المحايد الذي يصل بلا شك للحقيقة المطلقة في عالم تحكمه النسبة.

لذلك لا قلق إطلاقًا على (الملحد الفكرى) الذى استبدت به الحيرة العقلية فعلا للتساؤل عن حقيقة وجود الله وحقيقة الأديان.

وهؤلاء تكثر نوعيتهم في الغرب حيث أن المجال الغربي مفتوح لكل الشهوات الممكنة بلا أي إنكار أو احتقار.

وهو يختلف جذريا عن العقل الموجه مسبقا..

وهذه النوعية منتشرة للغاية في المجتمعات المحافظة كالمجتمع العربي الذي يمثل فيه المجتمع ضميرًا رقابيًا صارمًا يقلص من طموحات أصحاب الشهوات الزاعقة.

فالمتشبع بفكرة رافضة لوجود الله تعالى أو رافضة للشرائع والرسل ويوهم نفسه أنه يريد البحث المجرد المحايد بينما هو يبدأ طريقه في الأصل آخذا جانب اليسار على طول الخط وباحثًا عن كل شبهة أو ذرة دليل عقلي تؤكد منطقه الملتبس وتهدى نفسه المتخابثة عليه والتي تغره دوما وتدفعه إلى مواجهة الأدلة الصريحة على وجود الله بمزيد من الإنكار والاستنكار واتهام الغير بالإغراق في الوهم والخيالات.

دون أن يدرك هذا العقل أنه بالفعل يغوص فى أعماق الوهم فعليا منذ أن بدأ بحثه عازما على نتيجة محددة وزاعمًا لنفسه أنه على الحق..

وغالب الأمر في هذه النوعية من العقول أنها عقول لم تلجأ إلى الإلحاد تحت دافع عقلي أو فكرى بل لجأت إلى الإلحاد كوسيلة للدفاع عن أنفسهم في مواجهة المجتمعات الرافضة للزندقة والشهوات..

فهذه النوعية هي نوعية أدمنت الفواحش والشهوات أيا كان نوعها وفي طريق إدمانها ذلك تعادى الأديان جميعًا - وتحديدًا الدين الإسلامي - لأن قبضة التشريع تُحرم الشهوات أو تقننها لكي تصبح بشكل مشروع ومفيد للتطور البشري.

وفى نفس الوقت يولد ملحدو الشهوات غالبًا فى مجتمعات محافظة يمثل فيها المجتمع والضمير العام قانونا أشد قسوة من القانون المكتوب وينظر إلى أصحاب الشهوات المعلنين بها نظرة احتقار ودونية مغلظة..

وبالتالى يعانى هؤلاء من نظرة المجتمع لهم مهما بدا منهم أنهم لا يبالون بها.

لهذا يلجئون لفكرة اعتناق (الإلحاد) ويحاولون بشتى الصور إثبات أنهم مفكرون أو فلاسفة أو عقلانيون أو حداثيون... إلخ تلك الألقاب.

#### لماذا ؟!

لأنهم يعتبرون إظهار أنفسهم بهذا المظهر الفكري يحميهم من نظرة الاحتقار المجتمعي لهم إذا نظر لحقيقتهم على أنهم مجرد عقول تعبد الشهوات والفواحش..

وذلك لأن القاعدة التي استندوا إليها ملخصها (الكره أفضل من الاحتقار)..

وهي قاعدة عامة صحيحة..

فالإنسان قد يتسامح أو يتصالح مع الكارهين له أو المعادين له أما ما لا يحتمله الطبع البشري والفطرة السليمة هو الاحتقار المجتمعي.

فالفارق ضخم وكبير.

لذلك دوما أقول أن العالم العربي المعاصر بالذات لا يحتوى على ملحدين حقيقيين أو تجارب إلحاد فعلية مغرقة في الجانب الفلسفي لحقيقة وجود الله.

فهذا النوع من الملحدين انقرض فى العصر الحالى عندنا أوقد انتشر هذا النوع فيما مضي في فترة بدايات القرن العشرين وحتى نهاية الحرب الباردة..

حيث شهد العالم العربي بالفعل صراعًا عقليًا كاسحًا بين الإيمان والإلحاد وكان سبب الظاهرة معروف ومنطقي وهو النقلة النوعية التى حدثت في العلوم الكسبية في عصر الذرة واختراق الفضاء والتقدم التكنولوجي الكاسح في مجال الفلك.

فالطفرات العلمية الرهيبة في حياة الشعوب لابد أن تصاحبها موجة إلحاد هائلة دافعها الغرور البشري التقليدي المصاحب للمنجزات العلمية..

ولكن ما إن تعود وتيرة التقدم العلمى للخط الطبيعى فى التطور حتى تتراجع موجات الإلحاد ويبدأ العقل من جديد فى استيعاب مدى تصاغر العلم فى مواجهة الغومض والألغاز العلمية التى تحفل بها الطبيعة...

لذلك نقول أن نوعية ملحدي الفكر انتهت مع تلك المرحلة.

ومع بدايات النظام العالمي الجديد بعد سقوط الإتحاد السوفياتي السابق وانتهاء الحرب الباردة وسقوط النظرية الشيوعية سقط الإنبهار بأفكار الإلحاد ولم يتبق منه إلا شراذم الأتباع الذين كانوا يروجون لكتابات الملاحدة العرب ليس عن اقتناع بل عن رغبة محمومة في اعتناق الفكر الإلحادي الذي يحررهم من قبضة التشريع الحاكمة على شهواتهم.

وهؤلاء هم من ظهروا ويظهرون فى هذه الأيام والذى يتأمل تجاربهم الفقيرة فكريا يلاحظ أنهم جميعا اجتمعوا على الترويج للإنحلال الخلقى والفكرى وكثرة التعرض لقضايا الجنس والشذوذ

والدفاع عن تلك القضايا بمسميات مختلفة ومحاولة إيجاد ربط طبيعي بين الشذوذ وبين قانون الحياة الطبيعية في محاولة فاشلة لإخراج الشهوات من بوتقة الإحتقار المجتمعي..

وهذه التفرقة التى طرحناها فى المقدمة تعتبر تفرقة ضرورية وهامة جدا لكل الباحثين الذين يتصدون لمواجهة أفكار الإلحاد والزندقة..

#### لماذا ؟

لأن هذه التفرقة تؤدى إلى نتيجة هامة جدًا وهي أن المتصدى لمناظرة أي ملحد ينبغي له أولًا أن يحدد نوع الملحد الذي يواجهه.

فالنوع الأول يمكن مواجهته بالردود العلمية والمناقشات المستفيضة نظرًا لأن إلحاده قائم على الجانب الفكري.

أما النوع الثانى فلا يمكن أن نضيع الوقت فى مواجهته بالأسلوب العلمى هو أسلوب غير علمى فى ذاته.

فالملحد المعادى لفكرة التشريع لا يقوم إلحاده على شبهات فكرية تحتاج التفنيد أو الرد بل يقوم إلحاده على رغبة نفسية دفينة بضرورة تشبثه بأفكار الإلحاد لكونها المخرج الوحيد له كى يحيا بالطريقة التى يحبها ويتصور الحياة بها.

وبالتالى مهما واجهناه بالأفكار والردود العلمية فمن المستحيل أن يقتنع أو يتراجع لأنه في الواقع لا يحتاج تفنيدا لأى أفكار لأنه لا يؤمن بالطريق الذى يكفل تحقيق رغباته..

بل هناك ما هو أفدح وأغرب..

فأنا أكاد أجزم أنه لا يوجد ملحد عربي يؤمن بالإلحاد في أعماقه قط..

والتجربة العملية هي التي تثبت ذلك وتثبت أن كل ما يرددونه إنما هو المكابرة والإصرار على الكفر والإنكار تمسكا بالفكرة التي شرحناها في إباحة الشهوات لأنفسهم أمام المجتمع.

دليلي في ذلك موقفان كلاهما يعتبر معبرا بصدق عن هذه الحقيقة..

الموقف الأول كان لمخرجة سينمائية شهيرة اشتهرت بالأفلام المتجاوزة واشتهرت أكثر بفكرة الإلحاد التي تعلنها منذ بداياتها...

هذه المخرجة تم استضافتها فى أحد برامج المقالب السخيفة التى تذاع فى شهر رمضان وكانت فكرة المقلب تقوم على وضع الضيف في بركة أشبه بالرمال المتحركة وفى نفس الوقت تخرج سحلية ضخمة من أحد كهوف الصحراء لتتقدم فى بطء مرعب نحو الضف.

وتم استضافة هذه المخرجة فى أحد الحلقات وبالفعل تم إخفاء الأمر عنها تماما لأن ردة فعلها كانت طبيعية جدا ورعبها كان حقيقيًا حتى أنها كادت تفقد الوعى من هول الموقف.

الذى يعنينا هنا أن السحلية عندما ظهرت وتقدمت نحوها في بطء فوجئنا بهذه المخرجة -التي عاشت عمرها كله تنكر الأديان- تصرخ بأعلى صوتها بدعاء سيدنا يونس عَلَيْ ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾.

وأخذت ترددها مرارًا وتكرارًا حتى كشف لها صاحب المقلب عن شخصيته لنرى على وجهها علامات صدمة كبري!

الصدمة هنا لم تكن لمفاجأة المقلب بقدر ما كانت مفاجأة لها أن هذا المقلب تصويره وسيبث على الناس الذين سيرونها وقد تشبثت بالإيمان لحظة تعرضها للموت مما يخالف كل قناعاتها المسبقة..

لهذا وفور إذاعة الحلقة وحتى تدفع عن نفسها الحرج طافت بكل القنوات الفضائية لتؤكد أنها كانت على علم تام بالمقلب وأن ما حدث كان مجرد تمثيل!!!!

ونترك التعليق لذكاء القارئ

والموقف الثانى رواه أحد المعتقلين القدامى فى فترة الستينات حيث كانت المعتقلات تعج بالمعارضين السياسيين من كافة التوجهات.

وحدث أن اجتمع في قطار الترحيلات في سلسلة واحدة معتقل ذو خلفية دينية مع معتقل شيوعي ملحد بطبيعة الحال.

ويشاء القدر أن يتعرض المرحلون لحادث مروع أثناء سير القطار نجم عنه سقوط المعتقل الشيوعي وزميله وهم متعلقون بالسلسلة إلى القطار الذى يجرهم بلا رحمة دون أن ينتبه السائق أو الجنود لما حدث.

ولكن رحمة الله أدركتهم وانتبهوا للحادثة وتم إنقاذهم..

بعدها سأل المعتقل الأول زميله الشيوعي والأخير لا زال تحت رهبة الموقف..

«سألتك بالله إلا أجبتنى ماذا كان فى عقلك لحظة سقوطنا من القطار والموت على قيد خطوة».

— ♦>> الإلحاد أمام محكمة العقل — ♦>>

فرد المعتقل الشيوعي قائلًا: «انصرف من ذهني كل خاطر إلا التشبث برحمة الله!»

لهذا فالنصيحة التي أوجهها لكافة باحثي الشبهات في مجال الإلحاد أن ينتبهوا لهذا الفارق الدقيق بين ملحد أشقاه عقله في البحث عن الحقيقة وبين متظاهر بالإلحاد وجد في فكرة الإلحاد طريقا له يفرغ فيه عقدته النفسية أيا كان نوعها!

الفصل الأول
 متى بدأت فكرة الإلحاد،
 وهل الشك كان طريقا للإلحاد
 أم العكس

# الفصل الأول متى بدأت فكرة الإلحاد، وهل الشك كان طريقا للإلحاد أم العكس

على العكس من كل ظنون الشباب المتحفز المتسائل..

لم يكن الشك يوما شيئا معيبا أو ضد الإيمان بالله أوهذه الحقيقة الغائبة عن عقول الكثرة الكاثرة كانت هي التي أفضت بهم إلى طريق مسدود!

وتبدأ المعاناة فى الأساس بعدم إدراك الآباء والأساتذة وبعض الناصحين بحقيقة بسيطة للغاية وفى نفس الوقت هى حقيقة جوهرية..

هذه الحقيقة مؤداها أنهم عندما يستهولون من أبنائهم أو حتى من أنفسهم أسئلة الشك والحيرة والبحث العقلى عن حقيقة الإيمان

يكون هذا الإستبشاع لمشروعية السؤال هو أول طريق التزمت والجمود والإنحراف الفكرى!

فالهدف الأعلى الذى جاءت به كافة الأديان والرسل عليهم السلام إنما كان قائما في الأصل على مبدأ الحوار حول تلك القضية.

والله على من فوق سبع سماوات هو الذى سمح لخلقه بمناقشة فكرة وجوده من عدمه ولم يطلب منا قط الإيمان الموروث المتعصب الرافض لأى أسئلة تموج بالشك حول كنه الشرائع وكنه الأديان..

بل إن الله على وصف الإيمان الموروث بالذم في كل المواضع واتخذه حجة على الكافرين في قوله تعالى.. ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ اتَّبِعُواْ مَآ أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَآ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۖ أَوَلَوْ كَاكَ ءَابَآوُهُمْ لَا يَعْقِلُوكَ شَنَّا وَلَا نَقَيْدُ وَنَ ﴾ [القرة: ١٧٠].

وبالتالي..

فإن محاولة رفض أسئلة الأطفال والشباب والأبناء عما يحيك في صدورهم هو أمر يخالف أول ما يخالف منهج القرآن الكريم ومنهج الرسالات السماوية كافة..

ولا أجدنى مُبالغا إن قلت بأن مأساة آلاف من الشباب السالكين لطريق الإلحاد بالتقليد إنما نبع أصلا من الزجر الذى واجهوه وهم يلقون بأسئلتهم الحَيْري إلى ولاة أمورهم سواء كانوا من الآباء أو المدرسين

فالميزة الحقيقية للإيمان تتمثل في عنصرين رئيسيين..

الأول: أن يكون إيمانا من الأعماق عن اقتناع تام وكامل وليس إيمانا بالتقليد الموروث.

الثاني: أنه إيمان قابل للتجديد \_ وفق نص الحديث النبوي \_ حيث أن الإيمان بالعقل الإدراكي يحتاج دوما إلى تجديد أفكاره كلما زادت المعارف واتسع الإدراك..

ومن الغريب والعجيب أن بعض المدافعين عن الإسلام وقعوا في فخ الدفاع عنه بأسلوب الهدم عندما واجهوا بالقوة الزاجرة ما حقه أن يُواجه بالمنطق العلمي..

ولا يوجد دين على وجه الأرض الآن فتح ذراعيه لكل صاحب شبهة أو فكرة داعيا إياه للحوار العقلي المتزن إلا الإسلام بينما آلاف العقائد في مشارق الأرض ومغاربها إنما تتبع في الدفاع عن معتقدها مسلك الزجر والتكفير والتفسيق في الدفاع عن معتقداتها الموروثة لأنها تفتقر إلى قوة الإقناع سواء في أصل عقيدتها أو فروعها..

فالذي يجب أن نفهمه جميعا أن الإسلام ومن قبله كافة رسالات الرسل عليهم السلام إنما جاءت لتطلب ما نرفضه اليوم من أبنائنا وشبابنا..

نعم جاءت الأديان والرسالات لتطلب منا إعمال العقل والتفكر فيما نحن فيه والتأمل في خلق الله تعالى وكونه الشاسع لنعرف طريق التوحيد الحق

فهكذا جاءت الأديان والرسالات منذ نوح عليه باعتباره كان أول عهو د البشر بالشرك وفق نص الحديث (٠٠).

ويكفى دليلا على هذا قصة إبراهيم عَلَيْكُلاً..

فإبراهيم عَلَيْكُ أبو الأنبياء وكليم الله تعالى بدأ بتجربة التساؤل والشك عندما رفض عقله العبقري بفطرته السليمة كل مخازي قومه في عبادة الأصنام واستنكر فكرة تعدد الآلهة وعقله هذا بدأ في أول الأمر بالإيمان وجوبا أنه لابد لهذا الكون من خالق متحكم...

فالذي تأمله إبراهيم عليه من خلال حياته والكون من حوله أن كل سبب مسبب ولا يمكن لموجود أن يكون بغير موجد..

وعندما فرغ من هذه القضية المسلم بها..

صوب نظره إلى المعتقد الديني في قومه فلم تقبله فطرته وكانت النتيجة أنه أعلن شكوكه ورفضه فقابله أهله وقومه بنفس رد

<sup>(</sup>۱) حديث ابن عباس را الله الله الله الله الله الإسلام».. أخرجه البخاري في صحيحه

الفعل الذي نحذر منه الآباء فقد خاصموه وغاضبوه وهددوه ولم يأت أحد منهم له بدليل أو قرينة تدل على صدق معتقدهم..

أى أن التهديد والزجر وسيلة العاجز في الأصل لا وسيلة من يملك المنطق..

فكان أن ترك إبراهيم معتقد قومه وصوب وجهه تجاه الكون مناجيا ربا يوقن بوجوده لكنه لا يعرفه..

أي أنه بدأ بالتطلع للسماء بفطرته الصافية باعتبار العلو هو لا شك موطن مالك السماوات والأرض فلما رأى الشمس والقمر بازغين فكر في أنهما الإله الذي يطل بقدرته على خلقه لكن عند

غيابهما أيقن بفطرته الصافية أيضا أن الغياب والغروب من صفات النقص وهذا محال على كمال الإله المعبود..

فتوجه حينئذ بدعائه إلى الله على طالبا الهدى والرشاد فجاءه الجواب الساطع بالنبوة والرسالة..

#### وهكذا..

بدأت تجربة إبراهيم عليه بالشك ثم بالبحث ثم باليقين التام الكامل الذى لا يتزعزع لكونه أصبح يقينا مؤيدا بالعقل والقلب المطمئن..

هذا اليقين نفسه هو الذي جعله يستسلم لقضاء قومه بحرقه في النار دون أن تهتز له شعرة واحدة.

وتذكر كتب التفاسير واقعة شديدة الدلالة عن مدى يقين إبراهيم الذى جاء ثمرة تجربته الفريدة فحينما قضي قومه إلقائه في الناركان قد أوحى إليه بالفعل وجاءه جبريل عليك بالرسالة..

وألقاه قومه بالمنجنيق نحو النار..

وبينما هو في الهواء مقذوفا نحو لهبها المستعر عرض له جبريل نفسه عليه وسأله: «يا إبراهيم.. ألك حاجة».

وسؤال جبريل هنا دون تدخله لإنقاذه كان بسبب أن الملائكة لا تقدم على فعل دون تكليف إلهى مباشر ولم يأت التكليف لجبريل وقتها لهذا رد إبراهيم عليك قائلًا في عزم: «أما إليك.. فلا»

يقين صادق العزم لا شك فيه فرغم أن هذا الذي يسأله هو رسول ربه إليه ورغم أنه مقذوف نحو نار مستعرة إلا أنه لم يطلب النجاة من جبريل عليه ثقة في وعد الله له بأن النجاة ستأتيه حتما لهذا لم يبال باستعجالها..

ولأن الله رها يجزى الفعل بمثله.. واليقين بمثله..

فلم يجعل نجاة إبراهيم على يد جبريل كذلك لم يأمر الله ملك الريح وملك المطر بالتدخل لبعثرة النار أو إطفائها..

بل تدخل الله على بذاته العالية فقام بتغيير قانون وطبيعة النار نفسها لأجل إبراهيم جزاء على ثقته ويقينه الباهر..

فقال تعالى: ﴿قُلُنَا يَكَنَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَكُمَّا عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ ﴾ [الأنبياء: ٦٩].

فهذا هو الإيمان الذي يقبله الله تعالى من عباده المخلصين وليس له جزاء إلا أرفع درجات الجنة ولا يوجد عمل يعدل الإيمان اليقيني الذي لا يهتز لأي اختبار بالدنيا..

وهذا هو بذاته الإيمان الذي جعل من أبي بكر الصديق والسلام والأنبياء الله فهو وفق منزلة بعد كافة الرسل والأنبياء الله فهو وفق نصوص الحديث أفضل رجل بعد النبي الله وبعد سائر الرسل والأنبياء..

وما بلغ مكانته تلك إلا بدرجة صدقه وإيمانه.. كما قال عنه النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «ما سبقكم أبو بكر بصلاة أو بصيام وإنما سبقكم بشئ وقر في قلبه».

والمتأمل لأعمال كبار الصحابة والراشدين ربما يجد من هم أكثر عملا منه لكن مقياس الأفضلية في درجة الإيمان تعدل أعمال الأمم المتكاثرة...

ويكفي أبا بكر موقفا واحدا لكى يجعله الله أفضل رجل فى أمة الإسلام وهو موقفه يوم وفاة النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ حيث كان الوحيد بين سائر الصحابة الذى ظهر متمالكا لنفسه كاتما لمشاعره بيقين الصدق متقبلا لحكم الله النافذ...

فالعبرة كلها في درجة الإيمان...

والإيمان لا يبلغ مراتب الصدق الكامن إلا إذا كان عن اقتناع عقلي عتيد يصاحبه اطمئنان القلب وهذا لا يتأتى بغير الحوار والمناقشة وتقبل تجارب بلا كلل أو ملل بشرط واحد..

أن تكون تجربة الشك أو الشبهات نابعة بالفعل من عقل حائر يريد الفهم الصحيح ويريد الحقيقة فعليًا أما إن كان عقلا يجادل عن هواه فهذا لا تنفعه المناقشة ولا غيرها.

الإلحاد أمام محكمت العقل \_

\* متى بدأت فكرة الإلحاد ١٤

الذي لا يعرفه الكثيرون أن فكرة إنكار وجود الخالق بالكلية هي فكرة ظرفية في التاريخ البشري بمعنى أنها ليست فكرة سليمة من الناحية العقلية لدى الفلاسفة أصلًا..

بل كانت تلك الفكرة من بداياتها عبارة عن فكرة متعلقة بظرف محدد زماني أو مكاني تماما مثلما انتشرت فكرة الإلحاد في عصر الآلة والتطور العلمي في منتصف القرن العشرين..

لكنها على المستوى الفكرى في التاريخ البشرى فهي فكرة مستهجنة وساقطة حتى عند الفلاسفة الوثنيين أصلا!

وثمة ملحوظة شديدة الأهمية أيضًا..

وهي أن فكرة الإلحاد كفلسفة ظهرت في الغرب الأوربي أصلًا ولكن الحضارات الشرقية على امتداد التاريخ لم تعرف هذه الفكرة أو تلاقى فيها رواجًا.. ولعل السر في ذلك يكمن في طبيعة الشرق نفسه سواء الشرق الأدنى أو الشرق الأوسط حيث أن المرجعية الثقافية بها اختلافات جذرية بين العقل الشرقى والعقل الغربي.

ولعل أشد أنواع الفوارق بين الشرق والغرب يكمن في مسألة العقيدة بالأصل سواء كانت العقيدة الدينية أو العقيدة الوطنية..

وقد كشف لنا الدكتور مصطفي محمود في حلقاته المتميزة عن معجزة المخ البشري وفسيولوجيا المخ كشف لنا عن تلك الحقيقة وهذه الفوارق مستندا في ذلك إلى أقوال علماء الغرب أنفسهم من أوربا الشرقية والغربية فقد خرجوا علينا بعد انتشار دراسة فسيولوجيا المخ بهذه النظرية.

<sup>(</sup>۱) مجموعة حلقات (المخ البشري) للدكتور مصطفي محمود من برنامج العلم والإيمان.

<sup>(</sup>٢) يعود الفضل في تطور علوم فسيولوجيا المخ للعلماء الروس وهذه مفارقة عجيبة لأنهم قدموا لنا في الجانب العقائدي عطاءات علمية كثيرة تكشف عن الجوانب=

وكان الإكتشاف العجيب والرهيب لهم أنهم عندما درسوا الصفة التشريحية للمخ البشري وجدوا أن المخ ينقسم إلى نصفين..

النصف الأيسر وهو المسئول عن الجانب العملى في حياة الإنسان والنصف الأيمن وهو الجانب المسئول عن الفنون والعقائد والقناعات والإبداع..

بمعنى أن الفص الأيسر هو الفص المسئول عن الجانب الحركى والعملى فى حياة الإنسان بينما الفص الأيمن هو المسئول عن التفكر والإبداع.

وكانت المفارقة التي اكتشفها علماء فسيولوجيا المخ أن الحضارة الغربية الحديثة أدمنت الإعتماد على الفص الأيسر الخاص بالشق العملي وأهملت كثيرا في جوانب الإبداع تحت تأثير التقدم التكنولوجي والحياة العملية الخالية من العاطفة والمتسمة بالجمود..

<sup>=</sup> الغامضة في الفص الأيمن للمخ رغم كون روسيا هي البلد التي نشأت فيها عقيدة الشيوعية مهد الإلحاد المعاصر.

وقد وصف هؤلاء العلماء حضارتهم بأنها حضارة الفص الأيسر!

وهذا ما يختلف جذريا عن طبيعة الشرق كله..

فالشرق متأجج العاطفة إلى حد التطرف وتعلو فيه استخدامات الفص الأيمن بالشكل الذى يغطى على استخدامات الفص الأيسر..

فالعقائد والفكر والفنون والأديان تعلو قيمتها في الشرق إلى حد مذهل هذا بغض النظر عن طبيعة المعتقد نفسه فرغم تعدد الأديان في الشرق - من الصين حتى المغرب العربي - إلا أن نقطة الإتفاق بين سائر العقائد هي تعصب أتباعها لها والحرص على بقاء جذوتها متقدة في النفوس.

وهذا ينسحب أيضًا إلى العادات والتقاليد والموروثات حيث يعتز الشرق عموما بهذه الأمور المعنوية بالشكل الذى تجعله يضحى بالجانب العملى أو جانب المصلحة الشخصية.

— ♦♦ الإلحاد أمام محكمة العقل ♦

وهذا أيضًا يفسر لنا ظاهرة معروفة..

وهى ظاهرة زيادة الإنتماء الوطنى للعرق والأرض عند الشرق بينما في الغرب لا تعلو فيه هذه العاطفة على عاطفة المصلحة الشخصية..

فالفارق الرئيسي بين الإنسان الشرقي والغربي في هذا الجانب أن الشرقي لديه الاستعداد للتضحية بحياته في نظير أمور معنوية متكاثرة تشمل إنتماؤه للقبيلة والأسرة وللشرف والقناعات والعادات والتقاليد والأوطان بينما تتضاءل هذه القناعات عند الإنسان الغربي الذي يجعل إنتماءه في المقام الأول لنفسه وأسرته..

ليس معنى هذا أن الإنتماء الوطنى لدى الغرب غير موجود أو متضائل بل هو موجود ولكن ليس بنفس الحرارة الموجودة لدى الشرق...

ولعل أبرز مثال على ذلك هو تجارب الإحتلال الأجنبي بين الشرق والغرب ففي الغرب يؤمنون بقانون القوة وقانون الأمر الواقع ولديهم شريحة كبري من مجتمعاتهم تقبل بالتعاون والإنتماء للمحتل عند تفوقه عليهم وهو ما اتضح جليا في فترة الحرب العالمية الثانية مثلا عندما غزا هتلر أوربا كلها وقام بتجنيد أهل البلاد المحتلة في جيوشه فاستجابت له شرائح عريضة من مجتمعاتهم..

فقانون القوة والأمر الواقع موروث ثقافي غربي معروف..

ففي فترة حضارة الرومان واليونان فى أوربا كانت الممالك المتناحرة تصطدم عسكريا ببعضها البعض والجيش المهزوم يكون من حق المنتصر أن يضمه إلى جيشه للقتال من أجله بلا غضاضة ٠٠٠.

<sup>(</sup>۱) يظهر هذا واضحا في المثيولوجيا اليونانية وقد قدمته السينما الأمريكية في عدة أفلام أشهرها فلم (troy) حيث يظهر الملك أجاممنون في بداية الفيلم يستعد لحرب مع إحدى الممالك ويكون الإتفاق بين أجاممنون ومنافسه على أن المنتصر من حقه أن يضم الجيش المهزوم لمعسكره والقتال من أجله في أي معركة قادمة.

أما في الشرق فتظل الشريحة الأعظم من مجتمعاتهم تنظر للإحتلال على أنه احتلال ليس له حق في الحكم والتحكم ويظل المجتمع ينظر بعين الإزدراء إلى كل متعاون مع الإحتلال باعتباره خائنا لوطنه ودينه وعشيرته مهما طال مكوث الإحتلال

وقد ظهرت هذه العقيدة الشرقية في عشرات الأمثلة قديمًا وحديثًا..

فالصين القديمة رسخت تحت الإحتلال من عدة حضارات لكنها احتفظت بعقيدتها المستقلة وأيضًا تعرضت مصر لاحتلال الرومان واليونان والشيعة الإسماعيلية وكان الرفض الشعبي مطلقا لعقائد هذه الإحتلالات التي جاءت بالقوة الغاشمة واستمرت لقرون متطاولة ورغم هذا ظل الرفض المصري قائمًا..

وهناك حالة وحيدة يقبل فيها العقل الشرقي الإنتماء لحكم خارج عنه وهي حالة الإقتناع الرسالي والديني..

كما حدث في مصر مع دخول الإسلام ومن قبله مع دخول المسيحية (٠٠).

وفي العصر الحديث تعرضت مصر للغزو الفرنسي والإنجليزى فاستمرت المقاومة ضدهم لا تهدأ حتى رحيل المحتل بينما عندما جاء العثمانيون قبلهم المصريون لعدة قرون نظرًا لاتفاق العقيدة بينهم وبين المصريين..

الشاهد من هذا أن عاطفة الشرق العقائدية متأججة لا تهدأ..

ولعل هذه الحقيقة هي التي غابت عن ذهن الفكر الإسرائيلي الساعي بكل قوة للتطبيع مع الدول العربية -رغم كونهم أعداء

<sup>(</sup>۱) دخلت المسيحية كدعوة دينية إلى مصر فآمن بها جزء كبير من الشعب المصري وعندما جاء الرومان لاحتلال مصر حاولوا بشتى الطرق إجبار أتباع الكنيسة الشرقية في مصر على تغيير عقيدتهم للإنتماء لمعتقد الكنيسة الغربية فرفض المصريون ذلك لقرون وتعرضوا في سبيل هذا للقتل والتشريد مدة طويلة حتى جاء الفتح الإسلامي بالدعوة الحرة فقبله المصريون.

— ♦>> الإلحاد أمام محكمة العقل \_\_\_\_\_

للعرب- وسعيهم الحثيث لتطبيع العلاقات بينما الرفض الشعبي العربي يظل متأججا لهذا التطبيع محاربًا له.

يحدث هذا رغم أن الظاهر على الساحة هو التفوق الإسرائيلي في مقابل الضعف العربي.

ورغم هذا فالعرب -على ما فيهم من الإنهزامية- يرفضون السعي الحثيث لعدوهم المتفوق لتطبيع العلاقات معهم..

والعاطفة الغربية شبه معطلة -لا سيما منذ عصر النهضة والإنقلاب على الكنيسة- حيث تجددت نبتة الإلحاد القديمة التي ظهرت على استحياء في الفكر الغربي القديم.

فالفلسفة الغربية القديمة ذاتها نبذت فكرة الإلحاد أصلا ولم تكن ذات شعبية عند ظهورها باعتبارها فكرة لا تستقيم مع العقل المفكر.

لكن نظرا للطبيعة الغربية نفسها ظهرت فيها قديما ولكن بدون شعبية وإضحة.

بمعنى أن التاريخ البشري المقروء الواصل إلينا لا ينقل لنا فكرة الإلحاد كفكرة لها شعبية بين أهل العقل بل إنه منذ نشأة الفلسفة القديمة في عصر اليونان الأول والإختلافات بين الفلاسفة مقتصرة على اختلاف نظرة كل منهما لطبيعة القوى المجهولة المتحكمة في الكون.

لكن لم يكن هناك اختلاف بينهم على ضرورة وحقيقة ولزوم وجود القوة الطبيعية الخلاقة المؤثرة في الكون ونظامه..

والمطالع لتاريخ الفلاسفة الأوائل في حضارة الإغريق يلمح أسماء سقراط وتلميذاه أفلاطون وأرسطو باعتبارهم الآباء المؤسسون لفن الفلسفة

وهؤلاء المؤسسون اتفقوا فيما بينهم على فكرة «القانون الطبيعي» والتى اعتبروها الثابت الوحيد فى الحياة والكون واختلفوا فقط فى مدى التأثر البشري على الأرض بنظرية القانون الطبيعي لكنهم جميعا أقروا بوجود هذا المسمى وباعتبار أن القانون الطبيعي

هو التعبير الذى يبين أن هناك فى الكون قوة طبيعية موجودة وفاعلة ولابد أنها تتحكم فى نظام الكون واتساقه وهندسته الغير بشرية وقواعدها التى تحفظ نظام الحياة.

وكانت الإختلافات بينهم في طبيعة العلاقة بين القانون الطبيعي وبين القانون الأرضي والطريقة التي ينبغي أن يتعامل بها البشر مع تلك القوة (١٠).

ولو أننا ترجمنا هذه الأفكار إلى الثقافة الإسلامية فسنقول بأن فلاسفة اليونان عبروا عن وجود الله تعالى باسم «القوة الطبيعية» وعن الشريعة الإلهية باسم «القانون الطبيعي» وعبروا عن العبادات والإلتزام البشري تجاه الخالق باسم «العلاقة بين القانون الطبيعي والوضعي».

<sup>(</sup>١) القانون الطبيعي، د. طه عوض غازي، مكتبة جامعة عين شمس.

ولذلك نجد أن فكرة الإلحاد التي تعنى إنكار وجود الله في المطلق هي فكرة طارئة وشاذة عن مضمار الفكر البشري في المطلق وهذا أمر طبيعي..

فنظريات الإلحاد منذ ظهورها وحتى ظهور نظرية التطور وقفت عاجزة عجزًا تامًا عن تفسير الظواهر الكونية المختلفة وعن إيجاد منطق عقلي يفسر بالحد الأدنى من التعقل معنى ووجود الحياة وانتظامها على هذه الدقة المذهلة التي يؤكدها العلم عبر العصور.

لذلك كانت بداية فكرة الإلحاد في الفلسفة القديمة بداية مرفوضة وظهرت على يد فيلسوف يوناني هو (ثيودوس) الذي عاش في زمن بطليموس إبان الإحتلال الإغريقي لمصر.

وبطبيعة الحال تعرض للمحاكمة والتهديد وصدر الحكم عليه بالإعدام لكن صداقته ونفوذه بذوى البلاط أنقذه من الموت.

وتطورت أفكاره بعد ذلك مع عدة فلاسفة مثل إبيقور الذي أعلنها صراحة من أنه لا يرى داعيا أو عقيدة تدفعه للتخلي عن

اللذات الحسية ١٠٠ وأنه لا يري ضرورة للإيمان بالحياة بعد الموت وغير ذلك من العقائد التي كانت مستنكرة حتى في ذلك العصر الوثني وبالتالي:

فالإلحاد في بذرته الأولى نشأ من الغرب ولكنه تسرب للشرق مع بداية الإتصال بين الحضارة الفارسية والفلسفة الغربية قبل الإسلام.

وللأسف استمر هذا الإتصال بعد ذلك وظهر مجددا في عهد الخليفة العباسي المأمون الذي سمح ونشر ورعي ترجمة كتب الفلسفة اليونانية القديمة للعربية وحرص على إدخالها في العقائد الإسلامية وكانت معظم المترجمات اليونانية عن الفلسفة الأصلية

<sup>(</sup>۱) وهذا يؤكد ما قلناه من أن الإلحاد فى أصله وأغلبيته يقوم على نبذ فكرة التشريع وتحديد الملذات الحسية ولكن هذا لا يمنع من وجود الإلحاد الفكرى التائه المتشكك فى عقائد الإيمان

لأفلاطون وأرسطو وهي كما قلنا فلسفة تنبذ فكرة الإلحاد لكنها تقدم دور العقل على النقل.

ولكن مع هذا تسربت أفكار ثيودوس في تلك الترجمات وأنعشت فكرة الإلحاد مجددا فانتشر نوعا في الشرق ولكنه قوبل أيضا بحرب ضروس كما هو متوقع..

ومن الملحوظات الهامة في تلك الفترة..

أن نوعية الإلحاد القديم لم تشتمل فى مضمونها على الفكرة المتطرفة الرافضة كليا لوجود الله ولم تظهر قط تلك الفكرة القائلة بأن الحياة نشأت بالصدفة أو بالطفرات.. الخ هذا الهذيان..

بل كان كل مضمون أفكار الإلحاد القديم ينحصر على فكرة رفض النبوات ورفض الشرائع ورفص اختصاص الإله بالتشريع وتحريم الفواحش وفرض النذور والقرابين والعبادات..

لكن فكرة وجود الله فى أصلها كانت موجودة لذلك اشتهرت مقولة ملاحدة تلك الفترة القائلة «من أين جئتم بأن الله اختص أقواما دون غيرهم بالنبوات».

فنستطيع القول بأن فكرة الإلحاد من بداية ظهورها في اليونان كانت فكرة تقوم على الإيمان بحقيقة وجود الله لكنها لا تؤمن بسلطة الله على البشر ولا تؤمن كذلك بالمعجزات أو الغيبيات بل يقتصر الإيمان على المحسوسات والموجودات..

من هنا ندرك أن التطرف في فكرة الإنكار الكلى لوجود الله لم تكن بالفكرة المطروحة أو حتى بالفكرة التي يقبلها عقل الفلاسفة القدامي حتى هؤلاء الذبن جحدوا سلطة الدين.

وهذا كما قلنا أمر طبيعي فالإنكار الكلى لوجود الله لا يمكن أن يجد تفسيرا عقليا واحدا لظواهر الخلق.

فمن أين جاء الكون ومن أين انتظمت حركته ومسيرته مع هذا الحجم الهائل والأجرام الغير متصورة وشواهد الدقة غير التقليدية فى المخلوقات والتناسب الرهيب بين الكائن وبيئته وأنظمة التنوع اللامتناهي في المخلوقات والتباين الرهيب بين صفاتها.

فالعقل البشري - الذى يتشدق به الملحدون أنفسهم - هو نفسه الذى ينفي نفيا مطلقا نظرية «الصدفة» التى يبنى عليها الملحدون أوهامهم!

فكيف يمكن أن نفسر بالصدفة وجود ملايين من أنواع المخلوقات تحت تصانيف هائلة لا علاقة لها ببعضها البعض.

وليت أن الإختلاف والتباين يقتصر على التقسيم الرئيسي للمخلوقات بين حيوان وإنسان وطيور بل يمتد الإختلاف داخل النوع الواحد إلى حدمذهل.

فبعض أنواع الزهور والزواحف يصل عدد فصائلها إلى ثلاثين ألف نوع لكل نوع منها صفات دقيقة متوارثة داخل التصنيف الضيق على نحو يستحيل معه تصور أن كل هذه الأنواع جاءت من أصل واحد وخلية واحدة.

⇒>>
 الإلحاد أمام محكمت العقل
 إعادة إحياء الإلحاد في العصر الحديث:

تضافرت عدة عوامل على ظهور فكرة الإلحاد الكامل في بدايات عصر النهضة..

وذلك بسبب الإنقلاب الفلسفي الهائل في الحضارة الغربية.. فالفلسفة الغربية نشأت في البداية على يد الثلاثي سقراط وأفلاطون وأرسطو وظهرت معهم أو في عصور قريبة منهم الفلسفة المخالفة لهم كالفلسفة الرواقية وفلسفة السفسطائية وغيرها..

ثم مرت القرون وجاءت المسيحية وغزت أوربا.

ولكن أوربا لم تتخل على الفلسفة وساعد على ذلك أن المسيحية كديانة لا تحمل نظرية فلسفية تعالج شئون الحياة والخلق

وبالتالى دخلت الفلسفة اليونانية بقوة إلى الدين المسيحى بأوربا وتشكلت عقائد جديدة استعانت بالجانب الفكرى الذى توفره الفلسفة.

ومن المثير أن أوربا منذ ذلك العهد لم تعرف تطورا فلسفيا مكملا أو ميراثا لعصر الفلاسفة القدامي واستمرت مع الفلسفة القديمة الممزوجة بالعقيدة المسيحية دهرا طويلا حتى بدايات عصر النهضة.

وهنا حدث الإنقلاب المدوى..

حيث ظهر في العصر الحديث فلاسفة ما يسمى «العقد الإجتماعي» وهي الفلسفة السياسية والإجتماعية التي برزوت العلاقة بين الحاكم والمحكوم ومهدت لظهور فكرة الدولة الحديثة والتي قام بها «جان جاك روسو» ورفاقه «لوك» و«هوبز» من فلاسفة عصر النهضة الذين مهدوا للثورة الفرنسية (۱۰).

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل يرجى مراجعة كتاب «القانون الطبيعي»، د. طه عوض غازي، مصدر سابق.

تكمن خطورة فلسفة العقد الإجتماعي أنها جاءت بإنقلاب تاريخي على فلسفة «القانون الطبيعي» التي اتفقت عليها الفلسفة اليونانية القديمة ظلت لعشرات القرون تحكم العقل الأوربي.

فقد هدم روسو وهوبز ولوك نظرية القانون الطبيعى وأنكروا وجوده وكان معنى هذا الإنكار إنكار دور الطبيعية الميتافيزيقية للكون والإتجاه للنظريات الفيزيائية الحديثة التي تقوم على العلم والتجريب المادى المحسوس حتى في مجال العقيدة والأديان.

وساعد على ذلك بالطبع ثورة الشعوب الأوربية على التحكم الرهيب للكنيسة وقصور الحكم وحكمهم باسم الإله والتعسف الجبري مع العمال وطوائف الشعب مما مهد الأرض لأفكار الإلحاد الدينى القائم على رفض سيطرة الكنيسة والتى أدت فيما بعد لرفض فكرة ربط الدين بالإلزام التشريعي على الأفراد

وكما هو معروف..

تسببت نظرية العقد الإجتماعي في قيام الثورة الفرنسية التي مهدت لعصر النهضة الحديثة في أوربا وساهمت دولة نابليون بونابرت في تحجيم وتقليص دور الكنيسة شيئا فشيئا بالقوة الجبرية وإنهاء عصر سطوة رجال الدين تمامًا.

وهنا تم تطبيق نظرية العقد الإجتماعي التى تنظم الحكم ونظام الدولة تنظيما لا علاقة له بالدين أو السلطة الإلهية بل أنشأت النظام العلماني الكامل.

وظهرت أيضًا فكرة اعتبار الدين مجرد تجربة شخصية لصيقة بالفرد لا ينبغي أن تنصرف للمجتمع تحت أى مسمى من المسميات باعتبار أن الإيمان بوجود الله من عدمه أمر شخصي يخضع للحرية الفردية وليس هناك سلطة جرية على حياة الأفراد.

ومن المضحك حقا أن العلمانيين العرب أرادوا نسخ ونقل التجربة الغربية بالكامل وتطبيقها على الإسلام في تقليد أعمى ليس فيه ذرة عقل.

فالذى لم ينتبه له العلمانيون ومدعى الإلحاد في العالم العربي أن هناك فوارق ضخمة بين تجربة أوربا وتجربة دولة الإسلام.

فالدين في أوربا كان سببا رئيسيا في تخلفها وجور الحكام ومعيشتها في عصور الظلام.

بينما الدين في الحضارة العربية كان هو السبب الرئيسي والوحيد لنشأة الحضارة العربية بأكملها وتوحد عرب الجزيرة وبداية عصر النهضة الحقيقية في شتى العلوم على امتداد خلافة الراشدين والأمويين والعباسيين.

كذلك تجاهل العلمانيون العرب أن الدين في أوربا عطل العلوم وحاربها في نفس الوقت الذي كان فيه الإسلام في بغداد والأندلس سببًا رئيسيًا في انتشار علوم الطب والفلك والكيمياء والجغرافيا والآداب والفنون.

أيضًا تجاهل العلمانيون العرب حقيقة علمية راسخة وهي أن الدين الغربي كان دينا متسلطا يتحكم فيه رجال الدين بسلطة إلهية

على الأفراد حتى وصل بهم العته لبيع أراضي الجنة لأتباعهم بالإضافة إلى خلو الدين الكنسي من نظام حكم راسخ وانعدام آليات العلاقة السياسية بين الحكم والمحكوم.

بينما في دولة الإسلام كان العلم على رأس إهتمام التشريع الإسلامي فلا يوجد من هو أعلى درجة في السلم الإجتماعي من العلماء والمتعلمين وكل هذا برعاية الدولة التي أنشأت دور العلم الباذخة في الشرق وفي الأندلس بحضارة لا زالت آثارها الإيجابية على أوربا موجودة لليوم ...

بالإضافة إلى أن الإسلام لم يعرف مطلقا مفهوم «رجال الدين» بل هناك علماء الدين الذين يقتصر دورهم على الفتوى وتلزمهم أحكام ونصوص واضحة لا يستطيع الواحد منهم تعديلها أو اختراع شيئ فيها وإلا تم اعتباره مبتدعًا.

<sup>(</sup>١) شمس الإسلام تشرق على الغرب، زيجريد هونكة.

هذا فضلًا على وجود النظرية السياسية الكاملة لعلاقة الحكام بالمحكومين ووجود نصوص قانونية واضحة تغطى سائر مناحى الحياة وتنظم حياة الأفراد ويخضع لها المجتمع الإسلامي بكافة طوائفه دون تمييز.

## فأين هذا من ذاك!

القصد أن أوربا في تجربة النهضة الحديثة التي قامت على نظرية العقد الإجتماعي تخلصت من الدين ورجال الدين ومهدت الأرض لظهور فكرة الإلحاد المتطرف النافي لحقيقة وجود الله تعالى وهو ما ساهم التقدم العلمي في تأجيج جذوته بالذات بعد ظهور نظرية داروين.

فمع انتشار الحرية العلمية بعد مرحلة العقد الإجتماعي وانتهاء التهديد الدينى الرهيب على البحث العلمى الذى كان يرمى علماء الكيمياء والفيزياء والأحياء بالزندقة والسحر.

انطلقت حمى البحث البيولوجي والجيولوجي من عقالها ولأن التطرف يولد التطرف..

فقد كان التطرف الديني في منع البحث العلمي دافعا لنشوء تطرف آخر في المجال العلمي كرد فعل طبيعي على الكبت والمنع.

فانتشرت أفكار الإلحاد وصبغت البحث العلمى بطابعها نظرًا للانفلات الرهيب الذي طبع العلماء بطابعه فأصبحوا في حالة حمى كاملة للبحث عن كل ما يناقض الدين وسلطة الدين على الأرض.

ووضع داروين نظريته في أصل الأنواع التي تمهد لإنكار وجود الله وإنكار الخلق والتدبير الإلهي ثم طفق يبحث عن حفريات تؤكد نظريته المثير للدهشة حقًا..

أن داروين مبتكر نظرية أصل الأنواع التي صنفها في وقت كان علم التصنيف فيه يحبو أول خطواته داروين نفسه عندما وضع النظرية وضعها كنظرية لا يمكن إثباتها في عصره بل قال بأن نظريته تحتاج التقدم العلمي التراكمي الذي سيجد من الحفريات

والاكتشافات العلمية ما يؤكد انتماء المخلوقات لأصل واحد تفرقت بالصدفة المحضة!

وكلام داروين ونظريته كان مقبولا في زمنه وعصره عندما كان أقصي اكتشافات علوم الأحياء هو اكتشافهم للخلية الحية والنظر إليها على أنها وحدة بسيطة من مكونات الكائن الحي.

لكن التقدم العلمى جاء بما يسحق نظرية داروين سحقا مع اكتشاف التصنيف الحديث واكتشاف حقيقة الخلايا الحية ومدى تعقيدها المذهل في التكوين بحيث أصبحت الخلية أمام العلماء أشبه بمصنع تكنولوجي هائل مدمج في إطار بالغ الصغر اسمه الخلية.

ثم جاءت الضربة القاصمة مع اكتشاف الشريط الوراثي (DNA) والذى قدم الدليل العلمى القاطع على بطلان نظرية داروين..

ذلك أن داروين بنى النظرية على الإنتخاب الطبيعى وتأثير البيئة المحيطة على صفات الكائن الحي ولذلك عندما اكتشف العلماء الشريط الوراثي الذي يحمل ملامح وصفات الكائن في شريط معلومات هائل الإتساع.

أصبح قول داروين هنا عبارة عن وهم كبير لأن البيئة لا تؤثر في الصفات الأصيلة مسجلة ومبرمجة على الشريط الوراثي ولا يمكن أن تتغير تلك الصفات مهما اختلفت البيئة المحيطة أو مر عليها الزمن (٠٠٠).

وبدلًا من أن ينتهى الجدل حول نظرية داروين بهذه الإكتشافات المذهلة وبعجز أصحاب نظرية داروين التام عن إيجاد حفرية صحيحة واحدة تثبت التطور!

فوجئ العالم في منتصف الخمسينيات بالجمعية الأمريكية لعلوم البيولوجيا توجه نداء للباحثين كي يقيلوا عثرات نظرية داروين

<sup>(</sup>۱) يرجى مراجعة كتاب «العلم يؤكد شكوك داروين»، فداء ياسر الجندى، مركز الفكر المعاصر.

والقيام بتحديثها استنادا إلى ما أظهرته المكتشفات العلمية الحديثة من عوار بالنظرية!

وهنا لابد من وقفة طويلة جدا أمام هذه الواقعة..

فنظرية داروين عند ظهورها عام ١٨٥٩ كانت مجرد نظرية في علوم الأحياء..

لكنها في القرن العشرين - ومع ظهور ما يسمى بالدارونية الجديدة - ومع ظهور النظام العالمي الجديد المحفز والمشجع على حركات الإلحاد وضرب الأديان بالعلم..

فوجئ العالم بتحول «نظرية داروين» من تاريخ بيولوجي إلى نظرية «أيديولوجية» وما أبعد الفارق بين الأيدلولوجيا وبين النظريات العلمية..

فالعلم يعتمد فقط على الأدلة التجريبية ولا تتدخل فيه الإتجاهات السياسية أو المعتقدات بينما الفكر الأيدولوجي بطبيعته

عبارة صراع ثقافي «دينى أو عرقي» تتجاذب فيه الأطراف الصراع حول معتقدات متضاربة وتنخر فيه أهواء التوجهات السياسية.

ورغم الاختلاف النظري والعسكري الكاسح بين المعسكر السوفياتي الشرقي والمعسكر الأمريكي الغربي إلا أنهما اتفقا على اعتماد نظرية داروين أو على الأقل الترويج لها ومعارضة أي اتجاه علمي لدحضها بحيث أصبحت نظرية داروين جزء من ثقافة العولمة لا يُسمح بمخالفته..

وهذا الأمر حقيقة واقعية أثبتتها التجربة العملية..

فالباحث «فداء الجندى» في كتابه الماتع «العلم يؤكد شكوك داروين» خصص فصلا كاملا للمهازل العلمية التي تلقي الشكوك حول وهم الحرية العلمية في الغرب.

وهو ما يعنى أن الغرب لم يتحرر في الجانب العلمي من سيطرة الكنيسة بل استبدل سلطة الكنيسة القديمة بسلطة مستبدة أخرى تتمثل في المؤسسات العلمية والمراكز البحثية!

ففي الولايات المتحدة الأمريكية يكشف الباحث أن هناك حظرًا علميًا على أى مشروع بحثي يتضمن الإشارة إلى ضرورة وجود قوة أو مبرمج للكون والمخلوقات بل تكمن الكارثة الأكبر أن المؤسسات العلمية لديهم تسمح بكشف التصميمات الذكية والبرمجيات الفائقة للمخلوقات في علوم الفلك والأحياء لكنهم لا يسمحون بأى موضوع بحثي يتناول مركز هذه البرمجيات أو مصدرها أو مُنشئها!!

وفي فضيحة علمية من العيار الثقيل..

كان العالم الصيني بروفيسور "ج - شين" المتخصص في أحافير الكيمياء الحيوية وصاحب العطاء المتميز في هذا المجال تلقي الدعوة من إحدى المؤسسات العلمية الأمريكية كمحاضر زائر في قسم الجيولوجيا بجامعة واشنطن

وراح البروفيسور الصيني يشرح من خلال اكتشافاته في الحفريات مدى السقوط العلمي الذي تسببت فيه نظرية داروين

وكيف أنها أخرّت علم الأحياء عدة قرون - على حد قول د. مصطفي محمود-.

وهنا انبري أحد أساتذة جامعة واشنطن -وكان حاضرًا- ليلقي على مسامع البروفيسور الصينى تحذيرا من انتقاد نظرية داروين ولمّح في تحذيره للعالم الصينى أن الصين دولة ليست ديمقراطية ولا تسمح بأى انتقاد سياسي أو علمى.

فرد عليه البرفيسور الصيني ساخرًا:

«إننا فى بلادنا لا نستطيع أن ننتقد الحكومة لكننا نستطيع أن نتتقد داروين وأنتم فى بلادكم تستطيعون انتقاد الحكومة لكنكم لا تستطيعون انتقاد نظرية داروين!! ».

وتكتمل الفضائح العلمية وتبلغ ذروتها فى أمريكا عندما أصدر القضاء الأمريكي برياسة القاضي «جون جونز» عام ٢٠٠٥ م حكما عجيبا وغريبا بمنع وسحب أى كتاب مدرسي في مكتبات مدارس

— ♦>> الإلحاد أمام محكمة العقل \_\_\_\_\_

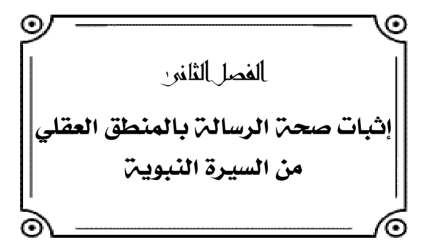
ولاية بنسلفانيا يتحدث عن التصميم الذكى للكون والذى يفضي حتما للإيمان بوجود خالق!

وجاءت حيثيات الحكم عارا على حرية الفكر والعلم حيث ادعى القاضي أن هذه الكتب التي تتحدث عن التصميمات الذكية للكون هي مجرد أقوال غير علمية وعقيدة دينية متنكرة بقناع العلم! ولا ينبغي أن يطالعها الأطفال كي لا تؤثر على مستواهم الدراسي.

ولا نحتاج تعليقا على هذا الحكم وهذا الأسلوب التى يتم إجبار البحث العلمي فيه على الرفض المطلق لأى مناقشة علمية تتعرض لنظرية - من المفترض - أنها نظرية علمية.

إذ أن هذا الأسلوب يكشف في وضوح أن نظرية داروين منذ أربعينيات القرن الماضي تم إحياؤها عمدًا واعتبارها من مسلمات الأيديولوجيا الغربية التى تدافع عنها دفاعا عقائديا لا علاقة له بأصول البحث العلمي!





# الفصل الثانين المحت الرسالة بالمنطق العقلي من السيرة النبوية

إن إثبات صحة النبوة والرسالة الإسلامية من خلال السيرة النبوية أمر يلفت نظر أي عقل وكل عقل.

وكما قلنا سابقا سنعتمد اعتمادا كاملا في الروايات التاريخية على تلك الروايات الثابتة لدى كافة الأطراف أى الأحداث التي لا مجال فيها لخلاف بين المسلمين وغيرهم..

واليهود والمستشرقون عبر عشرات القرون لم يتركوا شيئا في تاريخ الإسلام إلا وبحثوا ونقبوا فيه وأخذوا من التاريخ الإسلامي ما اقتنعوا به وثبت لديهم..

لهذا لن نلزم ملحدا بشئ كذّبه المستشرقون أو لم يقتنعوا به في مسار البحث العلمي بل سنعالج تلك الروايات التي لا خلاف عليها بيننا وبينهم..

إن تاريخ السيرة النبوية يحمل أطنانا من الأدلة تجعل المرء يجزم حتما بأن محمد عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ ما كان يقول شيئا من عنده قط بل ولا يقول شيئا يمكن أن يستطيعه بشري مهما أوتى من القوة والعلم والقدرات..

لأن مواقف النبي عَلَيْهِ الصَّكَةُ وَالسَّكَمُ خلال فترة الرسالة كان بها عشرات الأحداث التى اتخذ فيها مواقفا تخالف التفكير المنطقي البشري سواء في مواجهة عداوة قومه أو حتى في مواجهة أصحابه وهي تلك المواقف التي كان يتحرك فيها بالأمر الإلهى المباشر دون تفكير أو اجتهاد أو تعديل.. (۱).

<sup>(</sup>۱) النبي عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ معصوم بعصمة الأنبياء ويتحرك وفق الأمر الإلهى وهذا في كل ما يخص الرسالة والتشريع ولكن هناك أمورا ترك الله فيها لنبيه حق=

ورغم مخالفتها للمنطق العقلي إلا أن كل تلك المواقف انتهت لنفس النتيجة التي أخبر بها النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ دونما زيادة أو نقصان بل حدثت بتمامها.

ولكونها أحداثا مستقبلية محضة لا يوجد لها أى ظواهر تنبئ بها فمن غير الممكن عقلا أن نقول أنها كانت اجتهادا أو رميًا عشوائيًا بالغيب..

وهذا ما سنعرض لبعضه بالتناول والمعالجة العقلية..

أولاًّ: إعلان النبي ﷺ لأصحابه أنه رسول ومبلغ لا صاحب أمر

من بداية الدعوة جاء الأمر الإلهى للنبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ اللهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ الله الله على أصحابه والمؤمنين برسالته أنه ليس إلا مجرد رسول

<sup>=</sup>الإجتهاد والمشاورة لأصحابه وبعد أن يتخذ النبي عليه القرار بالاجتهاد كان الوحي الشريف ينزل مؤيدا أو مخالفا للاجتهاد وفق الحاجة ولكن لم يكن أى مجال للإجتهاد في الأمر المنزل بالوحى فحينئذ يكون التنفيذ واجبًا.

من عند الله يبلغ عن ربه ما يوحى إليه ولا يملك لنفسه أو لهم شيئا إلا ما بين يديه من القرآن..

وقد ورد هذا صريحا في القرآن الكريم حيث خاطب الله على نبيه عليه على قائلًا: ﴿ قُلُ مَا كُنتُ بِدْعًا مِّنَ ٱلرُّسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُرُّ نبيه عَلِيكُ قائلًا: ﴿ قُلُ مَا كُنتُ بِدْعًا مِّنَ ٱلرُّسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُرُّ لِي اللهِ عَلَى إِنَّ مَا يُوحَى إِلَى وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ [الأحقاف: ٩].

والمتأمل في الآية الكريمة يجد أن تصريح النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ اللهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ اللهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلْهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ اللهِ

#### لماذا ؟!

لأنه لو كان مخادعا أو سياسيا يريد تأسيس دولة ومملكة باسمه فمن المستحيل أن يخاطب أصحابه الذين آمنوا به -ومعظمهم ضعفاء - بهذا الخطاب الذي يجعلهم في مواجهة أنفسهم حيث أنه قال لهم صراحة أنه ليس إلا مبلغ بما يوحى إليه..

ليس هذا فقط..

بل إنه لا يدرى ما يُفعل به ولا بهم وهكذا وضعهم أمام عقولهم وأنفسهم فلا مجال هنا لتحمله المسئولية والإلزام عنهم – ولو حتى بدفع الأذى من قومه – إذ أنه يلقي إلى الناس ما يُرسل إليه داعيا إياهم إلى توحيد الله دونما أى ترغيب فى أى شئ من الكسب أو المتاع أو الغنيمة

ولا يكتفي بهذا..

بل إن الله على أمره عند تشريع القتال ألا يلزم أحدا من أتباعه إلزاما على القتال بل أوجبه الله تعالى على نبيه علي وحده ولم يطالبه بالتكليف المباشر إلا بنفسه أما فيما يخص المؤمنين فقد أوكلهم لأنفسهم أيضا فقال على. ﴿فَقَائِلَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ لَا تُكَلّفُ إِلّا نَفْسَكُ وَحَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَسَى ٱللّهُ أَن يَكُفَ بَأْسَ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ [النساء: ١٨]، والآية صريحة..

فالأمر بالقتال والجهاد في سبيل الله أي نعم أنه واجب تكليف على المؤمنين لكنه تكليف متروك للمكلف به دونما أن يكون

للنبي عَلَيْكُ سلطة الإجبار -ولو معنويًا- اللهم إلا ما أمر به نبيه عَلَيْكُ مَا لَمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَالسَّلَامُ بأن يحرضهم فقط أما التكليف فقد كان للنبي عَلَيْكُ وحده.

والآن..

تعالوا بالمنطق العقلي نعالج هذه الدعوة ونقيسها بالقياس السياسي ونفترض أنها صادرة عن رجل أراد مُلكا أو جاها أو أراد عصبة ودولة..

وتخيلوا معى لو أن هذا الرجل يخادع من معه بدعوى النبوة كي يتبعوه فهل هناك منطق عقلي في الدنيا يقول بألا يمنى أصحابه وأتباعه بالأمنيات التي تجعلهم يساندونه على الأقل..

بالعكس..

جاءهم بعكس هذا..

فقد أعلنها لهم صراحة لهذا الجيل المؤسس أنه جيل التكليف الأول الذي سيتحمل كافة المشاق والصعاب في سبيل الدعوة دون أي مغرم أيًا كان إلا جزاء الآخرة.. وجزاء الآخرة وحده.

وأعلنها لهم أنه حتى عصر المكاسب لن يكون في هذا الجيل أو لمعظمه بل عليهم التكاليف والواجبات والصمود ليمهدوا الطريق بعد ذلك لأجيال لم تأت بعد ستكون هي التي ستحصد ما زرعوه...

ويقول لهم صراحة أنه لا يملك من أمره شيئًا وأنه لا يدرى شيئًا إلا ما علمه الله تعالى..

ثم يأتى الأمر الأغرب..

فعندما يأتى وقت القتال والحرب يعلن لهم أن التكليف القطعى بالقتال إنما هو له وحده كنبي مرسل وأنهم ملزمون بالجهاد وراءه لكن إلتزامهم ليس أمامه بل أمام ربهم وليس مأمورا بأن يأمرهم بالقتال كمؤمنين له بل يحرضهم ويحثهم فقط فمن شاء الجهاد أتى ومن رفض فليس عليه الإجبار.

ومثل هذا الخطاب لو أتى من رجل سياسة له مقصد دنيوى في تأسيس دولة أو مملكة لا يمكن أن يثمر خطابه هذا عن شئ أصلًا.

بل إن المعالجة العقلية والمنطقية للأمر تجعل من رفض اتباعه أمرًا مفروغًا منه.

فأى رجل وأى عقل سيتبع رجلًا يدعوه لشقاء الدنيا دون مكاسب ثم يعلن له أنه لا يدرى ما يفعل به وإنما هو مبلغ ونذير..

ثم تأتى الغرابة كلها فى أنه لا يأمرهم بالقتال معه والذود عنه بل يعلن لهم أن التزامهم نحوه فى هذا الأمر غير قائم وأن الجهاد أمر إلزامى للقادر منهم تجاه ربه وحده الله.

وبهذه الصورة..

نجد أنه من المستحيل - عقلًا - أن يكون النبي عليه ليس مرسلًا من رب العالمين فالخطاب هنا ليس خطاب خطاب التأسيس السياسي الذى ألفناه فى التاريخ البشري لأولئك الملوك والرؤساء والزعماء الذين يبذرون بذرة الدولة ويكافحون في سبيل تأسيسها..

فتأسيس الدولة السياسية - من المنطق الدنيوى - له تجارب لا تعد ولا تحصي عبر تاريخ البشر المكتوب منذ تجربة جنكيز خان الذى وحد قبائل المغول كلها تحت لوائه وانتهاء بأدولف هتلر مؤسس النازية.

فهذه التجارب كلها حملت خطابًا سياسيًا مخالفا تماما لمنطق الوحى الإلهى الذى قامت به دولة الإسلام والذى اعتمد اعتمادا كليا على ابتغاء أجر الآخرة وإهمال غرض الدنيا نهائيا من المعادلة بالإضافة لكونها دولة تأسست بنبوءات الوحى قبل أن تتأسس على أرض الواقع وجاء النموذج المتكامل لها وفق ما أخبر به القرآن والسنة تماما على نحو يخالف أى منطق عقلي يحاول البحث عن مبررات منطقية لطريقة تكوين دولة النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ.

## ثانيًا: موقف النبي ﷺ من عمه وأصحابه

من المواقف المتفردة التي توجد في السيرة النبوية وتمثل دليلًا عقليًا على أن النبي عليك من المستحيل أن يكون رجلًا ادعى النبوة

بغرض الملك أو التحكم أو الزعامة وأنه لا شك مرسل من عند الله ولا يملك من أمر رسالته شيئًا إلا أن يكون مبلغا عن الله والحكم بعد ذلك في مصائر الخلق لله وحده...

هي بعض المواقف المنتقاه من أسرته وأصحابه..

فالشاهد لنا جميعا من التاريخ البشري أن مؤسسي الدول وزعماء الجماعات وآبائها الروحيين وكذلك زعماء المذاهب والأديان المدعاة والمختلقة المألوف فيهم هو تعظيم أنفسهم والإنفراد بالحكم على أتباعهم وعلى غيرهم..

كما أنه من المألوف عنهم تعظيم أسرتهم وأقاربهم لا سيما الأبناء وكبار الأسرة الداعمين لهم..

شهدنا هذا عبر التاريخ مرات عديدة..

ومنها «ساسان» المؤسس الأول للدولة الساسانية في إيران وأسرته هي التي حكمت إيران قبل الإسلام بنحو ألف عام وصار

عرش إيران هو عرش كسري المنتمى للجد الأول ساسان وأبنائه وكان من أبناء ساسان عند التأسيس لدولته قائد جيشه...

فكانت الدولة الساسانية نموذجا في امتلاك بيت الحكم لسلطة الملك والدين معًا وبالطبع يكون التقديس شاملا لكافة أفراد الأسرة بلا استثناء وميراث الحكم والدين فيهم وحدهم..

خاصة أن ساسان كان كاهن النار الأعظم لديانة المجوس قبل استيلاء الأسرة على الحكم أيضًا..

فساسان لم يقدم نفسه إلها أو ربّا بل قدم نفسه باعتباره المتحدث الأعظم عن النار التي يعبدونها وصار تقديسه متفرع من تقديس النار نفسها..

المقصود من قصة ساسان هنا - ونموذجه المتكرر في معظم البلاد القديمة - هو ظهور شخص الكاهن أو المبلغ أو المشرف الديني الذي يقدم نفسه باعتباره المتحدث والأمين عن إرادة الإله المدعى به..

والدول القديمة كلها كانت إما تضم ملكا له الحكم وكاهنا له السلطة الدينية أو تضم الحكم والدين في بيت واحد..

وفى جميع الأحوال تكون كلمة رجل الدين وأسرته ورفاقه ومن يختارهم من خاصته هم أقرب وأرفع الناس في المنزلة الدينية..

وبالطبع تكون تلك السيطرة واضحة فى تميز طبقة رجال الدين بالمال والنفوذ الساحق بعكس باقي الشعب الذى يمتص هؤلاء قوته وأمواله لصالحهم باسم الرب المعبود.

وهذا هو النموذج الذي حكم ديانات أخرى في بقاع مختلفة من العالم منها شرق آسيا التي لا زالت معابد الديانات البوذية والهندوسية والكونفوشيوسية تسيطر ماليا وسياسيا على أتباعها ويكون مقياس التميز فيها هو الإنتماء لأسرة الكاهن.

كذلك هناك مثال اليهودية والنصرانية في الدول التي حكمها الحاخامات والقساوسة \_ مع استثناء فترة حكم أنبياء بني إسرائيل \_ فإن كلها كانت نماذج للمتاجرة الدينية والسياسية بالشعوب وحاز

فيها رجال الدين سلطة الحكم والمال الغفير والتسلط الرهيب على الشعوب والإنفراد بفئة معينة تختارهم الهيئة الدينية دون غيرهم ويكون مقياس الإختيار الوحيد هو الولاء والقربي لاغير..

### وكما رأينا..

فواقع المذاهب والديانات المختلقة التي جاءت لإنشاء قوة مسيطرة على الشعوب والتجارة على تلك الشعوب باسم الدين إنما جاءت لتجعل همها الأول النفوذ السياسي الطبقي على الناس ثم حيازة الأموال بطريقة جارفة وأيضا وراثة المناصب الدينية داخل الأسرة والمقربين والداعمين..

وهذا طبيعي في أى مذهب دنيوى يقصد به أصحابه مكاسب الدنيا..

وتعالوا بناء على هذا المقياس نتأمل كيف تعامل النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عندما جاءه الوحى وأعلن الرسالة وهل هناك تشابه أم تنافر تام بين منهج الإسلام وبين المناهج السابق ذكرها..

إن النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ - بإتفاق أهل السير - وُلد يتيما مات أبوه قبل مولده وتوفيت عنه أمه وهو دون السابعة من عمره وفى البداية كفله جده عبد المطلب بن هاشم ولما حضرته الوفاة أوصي به إلى عمه أبى طالب..

وبنظرة محايدة وبحثية نجد أن كفالة عمه أبي طالب كانت هى الشئ الواجب بغض النظر عن حب أبي طالب لابن أخيه من عدمه ذلك أن طباع العرب وقتذاك كانت تحتم هذا..

ولكن أبا طالب لم يفعلها لأجل صلة الرحم وحدها بل كان حبه لابن أخيه حبا جارفا عظيما وعندما كفله ضمه إلى أولاده ورباه معهم لكن الثابت أيضًا أن محمد عليه كان هو الأقرب دون منازع إلى قلب عمه أبي طالب

ولم يكن يصبر على فراقه قط كما أن محمد عليه شب محبا لعمه حبا شديدا ومتعلقا به لدرجة تفوق الوصف حتى أن أبا طالب خالف المعهود في ذلك الزمان وسمح لابن أخيه أن يصحبه في

رحلته إلى الشام وهو في سن الطفولة نظرا لما أبداه الطفل المحب لعمه من بكاء وتعلق بعمه ورفضه الابتعاد عنه.

#### وهكذا..

نستطيع أن نقول أن العلاقة بين محمد عليه وابن أخيه كانت حتى فوق علاقة الأبوة التقليدية ولذلك ظل في جوار عمه طيلة عمره ولم يكن محمد عليه يعدل بأبي طالب أحدا في أهله أو في قريش برمتها..

ثم ظهر الإسلام وبدأت الدعوة سرًا لثلاث سنوات آمن خلالها بالرسالة خديجة أولى الزوجات وأبي بكر أول الأصحاب وعلى بن أبي طالب أول الفتيان وورقة بن نوفل "عم السيدة خديجة وانضم للزمرة عدد من أشراف قريش وضعفائها كما هو معلوم..

<sup>(</sup>۱) كان ورقة بن نوفل رُفِي من كبار الباحثين عن الحقيقة حيث اعتزل مع مجموعة من قريش عبادة الأوثان وكان معه زيد بن عمرو بن نفيل ومجموعة أخرى=

ثم خرجت الدعوة إلى العلن بناء على أمر الله تعالى لنبيه ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتِكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤].

فلما خرجت الدعوة للعلن ثارت قريش وماجت وانطلقت في تعذيب واضطهاد كل من آمن بالإسلام ولم ينج من التعذيب إلا أشراف القوم وكبرائهم أمثال أبي بكر وعثمان وسعد والزبير وبقية المسلمين من العائلات الكبيرة الذين كانت عائلاتهم تحميهم من جبروت الكفار..

ثم انطلق التعذيب داخل عائلات المسلمين الكبيرة حيث قامت كل عائلة بتعذيب وإضطهاد من أسلموا من أبنائها..

وتعرض النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لمحاولات اعتداء واضطهاد لم يستطع أحد أن يقف في وجهها إلا أبو طالب عم النبي عَلَيْكُمُ حيث

<sup>=</sup>رفضت عبادة الأصنام وهو الوحيد الذى ظل حيا حتى مبعث النبي ص وبشره بأنه نبي آخر الزمان لكنه توفي بعدها مباشرة ولم يحضر بقية أحداث الدعوة.

كان أكبر زعماء قريش على الإطلاق لأنه وريث بنى هاشم سادة مكة..

وبالتالي..

بسط أبو طالب حمايته على ابن أخيه رغم أنه لم يؤمن بالإسلام أصلًا..

ولم يكتف أبو طالب ببسط الحماية بل واجه زعماء العائلات القرشية الكبري كبنى عبد شمس وبنى مخزوم وبنى عدى ممن جاءوا إليه ليطلبوا منه أن يأمر ابن أخيه كى يكف عن دعوته أو يسلمه لهم كى يقتصوا منه..

فغامر أبو طالب باتحاد هذه العائلات كلها على بنى هاشم واستمر مدافعا عن ابن أخيه وأمر بنى هاشم جميعا ممن آمنوا بالإسلام أو ممن لم يؤمن أن يتحملوا عواقب هذا التحدى..

وقامت قريش بمعاقبة بنى هاشم بالمقاطعة الإقتصادية المهلكة حيث ترك بنو هاشم بيوتهم في مكة ونزحوا إلى شعب أبي طالب قريبا من الجبال بناء على أوامر أبو طالب لهم لأنه خاف أن تقدم قريش على قتل النبي عَلِي الله على النبي عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ النبي عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلَيْكُ ع

فترك الهاشميون جميعا بيوتهم - عدا أبو لهب - وتحملوا الحصر داخل الشعب ونال منهم الجوع والضعف كل منال ومع ذلك احترموا قرار أبى طالب بحماية ابن أخيه..

القصد من هذا كله أن أبو طالب كان من البداية أقرب الناس للنبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وأحبهم إليه فضلا على أنه استمر في حمايته والذود عنه بكل ما يملك من طاقة وجهد ونفوذ حتى كاد أن يضحى ببنى هاشم كلهم في سبيل حمايته..

وبلغ حبه للنبي على أنه فضل حمايته على أن يجبره على التنازل عن دعوته مع أن المنطق يقول بأن أبا طالب كان من الطبيعي أن يحمى ابن أخيه لكن الحماية - منطقيًا تتوقف - إذا أصر على دعوته وعرض أمن عائلته كلها للخطر لكن أبا طالب ما فعل هذا

وترك محمد علي يمارس دوره - رغم عدم إيمانه به - وبذل في ذلك كل ما يملك.

ثم مات أبو طالب وظل رافضا أن يؤمن بالإسلام حتى اللحظة الأخيرة وحزن النبي عليه حزنا شديدا لذلك..

والسؤال المنطقى هنا..

لو كان النبي عَلَيْكُ ليس مرسلًا حقا من عند الله ولو كان القرآن الكريم والإسلام ليسوا رسالة الله إلى البشر..

ولو كان الإسلام رسالة اخترعها النبي عَلَيْكُل.

فهل كان صعبا عليه أن يجد عذرا مقبولا لعمه الحبيب والذي بذل كل حياته دفاعا عنه لكي يجعله في زمرة الداخلين للجنة ؟! بالطبع لا..

كان يملك النبي عليه أن يجد عذرا مقبولا لهذا ويدعى نجاة عمه لو كان القرآن والرسالة ليستا من عند الله..

على الأقل يكفي أن يجعل هذا العذر هو الجهد الرهيب غير المسبوق الذى بذله أبو طالب دفاعا عن الإسلام ورسوله والمسلمين..

فلو قال أنه استغل تلك الدعوة لنجاة عمه لما كَذّبه أحد لكن النبي عليه كما ثبت في الحديث جعل تلك لدعوة لأصحاب الكبائر من أمته يوم القيامة حتى يغفرها لهم رب العزة.

كان هناك ألف حل وحل أمام النبي عَلَيْكُ لحماية عمه من سمعة الكفر والشرك وجزاء النار في الآخرة كان يمكنه ذلك لو أنه لم يكن نبيًا ورسولًا حقًا من الله.

لهذا جاء القرآن الكريم جازما بأن مصير أبي طالب في النار بل ونهى الله رئل نبيه حتى عن مجرد الإستغفار له.

يقول عَلَّا.. ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيّ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِى قُرْبَكَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُّ أَنَهُمُ أَصْحَبُ لَلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِى قُرْبَكَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُّ أَنَهُمُ أَصْحَبُ لَلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِى قُرْبَكَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ أَنَهُمُ أَصْحَبُ لَلْمُسْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِى قُرْبَكَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ أَنْهُمُ أَصْحَبُ لَلْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلِ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَهُ مُنْ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لْمُؤْلِقُولِ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لِلللّهُ اللّهُ اللّ

والآية نزلت ردا على النبي عليه عندما هم بالإستغفار لعمه فأعلن النبي عليه ذلك ولم يداريه أو يستره أو يغيره.

ومن الطبيعى أن نقول بأنه من المستحيل قبول هذه الواقعة لو لم يكن القرآن كلام الله ومحمد عليك رسول الله حقًا وصدقًا..

وفى المقابل.. تعالوا لنتأمل مذهبًا بشريًا فاسدًا ونراه كيف يتأول ويحرف النصوص كي ينجى أتباعه فالشيعة الإثناعشرية ١٠٠٠

<sup>(</sup>۱) فرقة من الفرق المنشقة عن الدين الصحيح والسنة النبوية وقد نشأت من الفرس المجوس عقب انهيار دولتهم لكى يعيدوا تعظيمها من جديد برداء إسلامى ولكى يحاربوا به أهل السنة الذين كانوا سببا في إسقاط دولة فارس.

فرقة معروفة وشهيرة من المذاهب الفارسية المجوسية التي تسترت بالإسلام وبآل البيت وفي مذهبها ستجد تعظيما للفرس والمجوس والأكاسرة في كل نص..

ويكفي أنهم وصفوا مهدى آخر الزمان بأنه المهدى الذى سيأتى من نسل الإمام الحسين \_ لا من نسل الحسن كما تقول الأحاديث الصحيحة \_ ومن زوجته الفارسية التى كانت إحدى بنات كسري عندما انهارت دولة فارس وتم أسر بنات كسري الثلاث وأخذ أحداهن الإمام الحسين بن على الملالية.

فلاحظ أيها القارئ العزيز أنهم حرفوا النصوص كى يجعلوا للفرس نصيب في مهدى آخر الزمان ثم قاموا بتكفير كافة الصحابة – عدا خمسة – وأولهم فى عقيدتهم هو عمر بن الخطاب بالذات وهو عندهم ألعن من إبليس.

وكل هذا لأن عمر رَضِي هو الذي فتح فارس ودكت جيوش الإسلام في عهده دولة الفرس في القادسية ونهاوند وتأتى النكتة الحقيقية في بقية الروايات..

حيث زعموا أن آخر ملك فارسي وهو كسري الذى أسقطه المسلمون لم يمت مجوسيا بل أسلم قبل موته وأنه أعلن بأن مجد الفرس سيعود على يد أحد أحفاده.

ويقصدون بأن هذا الحفيد هو المهدى الذى سيأتى من نسل الإمام الحسين من زوجته الفارسية تحديدا ابنة كسري (٠٠٠.

فانظر كيف صنعوا فيلمًا كاملًا حتى يمجدوا دولة فارس من خلال الإسلام ويجعلون كسري نفسه مات مسلمًا كما يجعلون المهدى منهم وهو الذى سيعيد مجد المجوس

<sup>(</sup>۱) تشتهر هذه الأحاديث بكثرة فى كتبهم الرئيسية مثل كتاب «الكافي» أعظم كتبهم وكتاب التهذيب والاستبصار وكتاب من لا يحضره الفقيه وكتاب بحار الأنوار أكبر كتبهم على الإطلاق.

ولم يتوقفوا عند هذا..

فمن المعروف أن قاموا بتمجيد «أبو لؤلؤة المجوسي» الذي قتل عمر بن الخطاب ورغم أن أبا لؤلؤة مجوسي وقتل ثاني أكبر صحابي في الإسلام إلا أنهم جعلوه مسلما بل ووليا من أوليائهم الكبار وادعوا أنه أسلم وقتل عمر المعادى لآل البيت ثم تكتل النكتة بأنهم صنعوا له في إيران مقامًا وضريحًا رغم كونه ميتا بالمدينة أصلًا لكنهم وجدوا حلًا بأن قالوا أن معجزة من معجزات الأئمة أتت بجثمانه من مكان مقتله إلى إيران وضريحه معروف هناك باسم شريح بابا شجاع الدين أبو لؤلؤة»!!!

أيضًا من مخازيهم الشهيرة أنهم كفروا بطلًا إسلاميًا عالى القامة مثل صلاح الدين الأيوبي واعتبروه كافرا ومعاديا لآل البيت! والسر في ذلك أنهم لا يتحملون في مذهبهم أحدًا يعادى

الرئيسي في هدم دولة الشيعة في مصر وهي الدولة العبيدية الخبيثة المعروفة زورا باسم الفاطمية (١٠).

فمن خلال المقارنة البسيطة..

يتضح لنا مدى الفارق الضخم بين التنزيل الإلهى الحقيقي وبين النصب والإحتيال باسم الدين..

فمجموعة النصابين من مجوس فارس عندما ادعوا الإسلام وأحبوا هدمه من داخله قاموا بتلفيق الروايات واختلاق الخرافات التي تدعم هواهم حتى جعلوا من كسري وأبي لؤلؤة \_ لعنهم الله \_

<sup>(</sup>۱) الدولة الفاطمية لا علاقة بفاطمة الزهراء والمسلم وأسس فرقته الشيعية التي تنتمي ابن ميمون القداح كان يهوديا وادعى الإسلام وأسس فرقته الشيعية التي تنتمي للمذهب الإسماعيلي واحتلوا مصر فترة طويلة قاومهم فيها المصريون وسموهم بالدولة الخبيثة كما عرض تاريخهم المؤرخ والفقيه جلال الدين السيوطى في كتابه تاريخ الخلفاء وسماهم باسم الدولة العبيدية الخبيثة

أئمة وأنصار لآل البيت وكفروا عمر بن الخطاب وصلاح الدين الأيوبي

وهكذا هم أصحاب أى مذهب دينى أو سياسي يدعى الإنتساب لله الله وكذبًا فإنهم لا يتحملون قط أن يجعلوا المخالفين لهم على حق أو حتى محايدين بل يخرجونهم من الدين بالكلية.

أما في الرسالة السماوية الساطعة فقد جاء القرآن وحكم بكفر أبي طالب فأعلنها النبي عليه وصارت قرآنا نتعبد به نحن المسلمون إلى يوم الدين رغم كون أبي طالب هو العم الأقرب والناصر الأقوى للنبي عليه ولكن هذا ما نفعه شيئا عندما أصر على كفره.

وموقف آخر أيضا يجعلنا نجزم بصحة الوحى..

فرغم أن عم النبي الأحب والأقرب إليه هو في عقيدة الإسلام كافر.. إذا بنا نجد أشخاصا من أعدى أعداء النبي عَلَيْكُ والإسلام في الجاهلية ورغم هذا عندما أعلنوا إسلامهم في فتح مكة قبل منهم النبي

ليس هذا فقط..

بل صاروا من زمرة صحابة النبي عليه وينطبق عليهم كل ما ينطبق على الصحابة من مكانة ومقدار رهيب في الدنيا والآخرة..

فالقرآن الكريم في عدة آيات بشر كافة الصحابة رضوان الله عليهم بالجنة –عدا ثلة المنافقين الذين ظهر نفاقهم في أحداث الردة والنبي عليه جعل من مجموعة أصحابه حرزا محفوظا أمر المسلمين بمعرفة قدرهم إلى يوم القيامة..

ولنا أن نتخيل أن أبا سفيان بن حرب دخل فى زمرة الصحابة هو وزوجته هند بنت عتبة وولداه يزيد ومعاوية رغم كل ما كان من تاريخ طويل لأبي سفيان وهند رسمان عداء وحرب الإسلام..

فقد كان أبا سفيان من أهم زعماء قريش المحاربين للنبي الشكاوقت الدعوة ولم يشهد أول معركة وهي بدر لكنه كان زعيم وقائد حروب قريش كلها بعد ذلك من أحد والخندق وما بينهما وقتل وأصاب الكثير من كبار الصحابة وقتذاك وكانت زوجته هند بنت عتبة من أشد الداعمين له في ذلك ...

ولكنهما في فتح مكة أعلنا الإسلام وصارا من الصحابة ولم يجدا من النبي عليه كلمة اعتراض أو عتاب واحدة بل إن النبي عليه

<sup>(</sup>۱) من المناسب هنا أن نذكر حقيقة مهمة وهي واقعة مزيفة ومزورة بالكامل تتهم هند بنت عتبة أنها بقرت بطن حمزة وسي على في معركة أحد وأكلت كبده وهي رواية ليس لها سند صحيح كما أنها تخالف منطق الأحداث لأن عداوة هند لحمزة في الرواية الملفقة ليس لها مبرر لأن حمزة قتل عمها في بدر بينما على بن أبي طالب قتل أخاها وهو أقرب لها من العم قطعا ومن الطبيعي أن تقوم بالتحريض على على لا حمزة هذا بخلاف أن وحشي بن حرب لم يكن عبدا لهند بل كان عبدا لعقبة بن أبي معيط وهو الذي سلطه على قتل حمزة لأن حمزة قلي قتل أباه في بدر وهي الرواية الصحيحة والمنطقية.

كرّم أبا سفيان بمفخرة عند مجيئه لفتح مكة فقال «من دخل دار أبي سفيان فهو آمن».

بل إن النبي عليه قبل إسلام وحشي بن حرب نفسه وصار وحشي من الصحابة أيضا رغم أنه قاتل حمزة بن عبد المطلب عم النبي وشقيقه في الرضاع ومن أقرب أعمامه إليه..

لكن النبي عليه لا يمكن أن يرد أحدا جاءه مسلما ما لم تكن معه آية واضحة..

ولو كان النبي عليه ليس مرسلًا حقًا وصدقًا من رب العالمين..

فما كان أهون عليه من استثناء أبي سفيان ووحشي بن حرب وعكرمة بن أبي جهل وصفوان بن أمية بن خلف وغيرهم من أولئك الذين قتلوا وعذبوا المسلمين وعادوه

كان النبي عَلَيْكُ يستطيع فى بساطة أن يعتبرهم ويعلن فى أصحابه أن هؤلاء الناس من المنافقين ويهدر دمهم ولم يكن أحد ليخالف أمره أو يكذبه..

لأن النبي عليه أعلن في المدينة ما جاءه عن الله وجل في أمر المنافقين وعلى رأسهم عبد الله أبي بن أبي سلول كبير المنافقين وكان الصحابة جميعا يعرفون أن ابن أبي سلول ومجموعته منافقون أعلنوا الإسلام وأبطنوا الكفر لكن الله على للم يأمره بقتلهم

رغم أن هذه المجموعة لم تظهر عداوة واضحة للنبي عليه ولم تمانع أو تعذب أحدا منهم لكن الوحى جاء قاطعا بنفاقهم فأعلن النبي عليه عنهم.

فلو شاء النبي عَلَيْكُ أن يضم أبا سفيان ووحشي وغيرهم من أعدائه لزمرة المنافقين لكان الأمر منطقيا ومقبولًا عقلًا..

لكنه لم يفعل.. وهذا يدل على أن النبي عليه لا يقض بهواه ولا يتحدث من عنده لأنه لو كان كذلك لما ترك الفرصة للإنتقام ممن عادوه وحاربوه أشد المحاربة

ولندع العقل يقارن بين واقعة كفر أبي طالب \_ العم الأحب \_ وبين واقعة إسلام أبي سفيان العدو الأكبر

وساعتها سندرك في بساطة أن مواقف النبي عليه في هذا الموضع لا يمكن أن تصدر من نفسه أو هواه.

وموقف آخر من مواقف السيرة..

حيث كان من عادة الصحابة والمحابة المحابة المحابة المحابة المحابة المحابة المحابة المحابة المحابة المحابة عبد كان معروفا في قريش عدد كبير من الشخصيات ذات الطبيعة السمحة والأخلاق العالية كما كان من بينهم مجموعة معروفة من الحنفاء وهم الذين رفضوا عبادة الأصنام وظلوا يؤمنون بدين إبراهيم المحكم الله في أهل

الجاهلية قبل الرسالة أنهم من أهل الفترة أي أهل الزمن الذي يغيب فيه الأنبياء والرسل فيعذرون بالجهل وحكمهم إلى الله يوم القيامة

إلا بعض شخصيات بعينها قد حدد النبي عليه مصيرهم إلى الجنة أو النار مثل زيد بن عمرو بن نفيل رفيق ورقة بن نوفل الحنفاء المشاهير قبل البعثة..

وورقة نَطُانِكُ أدرك مبعث النبي لَلْكُمُ وآمن به وبشره بذلك..

أما زيد بن عمرو فقد توفي قبلها وكان من أشد الباحثين عن دين إبراهيم عليه ويكاد قلبه ينفطر لمشهد الأصنام بجوار الكعبة..

وعندما جاء ابنه سعید بن زید \_ أحد العشرة المبشرین \_ لیسأل النبي علی عن مصیر أبیه الموحد أثنی النبي علی علی زید ثناء عظیما وبشر ولده بأن أباه سیبعث یوم القیامة أمة وحده.. وهذه كرامة عظیمة..

ووجه الإستدلال هنا..

أنه لم يرد عن النبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ تعظيما ومدحا وثناء لأجداده – الذين لم يدركوا الإسلام أصلًا – وما بشر بأن أحدهم فى الجنة رغم أنه كان من بينهم عبد المطلب جده أشهر زعماء مكة والرجل الذي كان معروفا بحسن خلقه ودعوته لقومه أن يتركوا الزنا ووأد الأطفال وغير ذلك من أمور الجاهلية كما أنه زعيم قريش الذي واجه إبرهة الحبشي عندما لهدم الكعبة.

كذلك كان جده هاشم الذي كان الزعيم المنفرد لمكة وقريش وكان معروفا بالجود والسماحة والكرم..

فهل يعتبر من المنطق العقلي أن يسكت النبي عَلَيْكُ عن تعظيم آبائه - وهم أصلا معظمون في قومه - بينما يثنى ثناء الخير كله على زيد بن عمرو وغيره من مشاهير الموحدين..

لا شك أنه لو لم يكن النبي على صاحب رسالة ووحى لكان من أعظم المعظمين لآبائه لا سيما وأن سيرة آبائه وسمعتهم تسمح مذلك..

وإلى موقف آخر له دلالة عبقرية وبالغة الذكاء..

ومن العجيب أن الذى فكر فى هذا الموقف هو أحد المستشرقين<sup>(1)</sup> واشتهر الإستدلال به بعد ذلك فقد لاحظ هذا

(۱) حركة الإستشراق هي حركة فكرية أوربية في الأصل نشأت قبل عدة قرون واستمرت إلى اليوم في حركة الإستشراق الأمريكي المعاصر وهدفها هو البحث عن نقاط الضعف في الإسلام على كافة المستويات من القرآن والسنة والسيرة والتاريخ أوقد أفردت جامعات الغرب عدة كليات لدراسة الإسلام بمنهجهم أوقد بذلوا جهدا خارقا وأثاروا ملايين الشبهات حول الإسلام ولم يفدهم ذلك بعد أن قام المسلمون عبر القرون بالرد على كافة شبهاتهم بردود علمية كاملة أوهناك من المستشرقين من أعلن عجزه علانية وهناك أيضا من أعلن إسلامه رغم أنه دخل الإسلام للطعن فيه لكن فاجأته الأدلة وبقي الغالبية منهم في صف الهجوم والتشنيع.

المستشرق أثناء دراسته للسيرة أن أبا لهب - أحد أعمام النبي عليه - كان من أشد المعادين له والمحاربين لدعوته هو وزوجته أم جميل..

وكان ذلك في البدايات الأولى للدعوة حيث لم يكن قد نزل من القرآن الكريم إلا الشئ اليسير ومن ضمن أساليب حرب أبي لهب تجاه النبي عليه أنه كان يكثر من قوله «تباله».

فنزل القرآن الكريم بسورة قصيرة يرد عن النبي علي حيث قال الله على: ﴿ تَبَتَ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَ ( ) مَا أَغَنَى عَنْهُ مَالُهُ, وَمَا كَسَبَ ( ) سَيَصْلَى نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ ( ) وَٱمْرَأَتُهُ, حَمَّالَةَ وَمَا كَسَبَ ( ) فِي جِيدِهَا حَبْلُ مِن مَسَدٍ ﴾ [المسد: ١-٥].

والسورة كما ترون واضحة وصريحة ومن بداية الدعوة تجزم بأن أبا لهب وزوجته من أهل النار..

وكانت ملاحظة المستشرق ذكية بالفعل..

فرغم عداوة أبي لهب للإسلام إلا أنه لم ينتبه - لا هو ولا بقية زعماء قريش - إلى طريقة متاحة أمامهم لهدم دعوة الإسلام تماما من بدايتها..

وذلك بأن يعلن أبو لهب بأنه دخل الإسلام وصدق بنبوة محمد عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وعندئذ كيف يمكن أن يصدق المسلمون أنه من أهل النار وقد آمن ؟!

ولو فعل لما كان فى استطاعة النبي عليه أن يرده ذلك أن الآيات نزلت فى المرحلة المكية ولم يكن فى مكة منافقون لعدم وجود قوة وشوكة للإسلام يومئذ ولم يعلن القرآن وقتها أصلا عن فئة المنافقين وصفاتهم..

وبالتالي..

فالمنطق العقلي المحض يقول بأن رسالة الإسلام جاءت متحدية بهذه السورة تحديا علنيا فليس هناك أدنى مبرر عقلي لعدم استخدام أبي لهب لهذه الواقعة واستغلالها لهدم الرسالة.

والمبرر الوحيد هو حكم الله ربح من فوق سبع سماوات والذى منع أبا لهب ومنع كافة زعماء قريش من أن يحرضوا أبا لهب على إعلان إسلامه حتى لو على سبيل المخادعة.

## ثالثًا: معاتبة الله على النبي عليه على القرآن

من أهم الدلالات التي تؤكد صدق الوحى لرسول الله عَلَيْهِ الصَّلَةُ وَالسَّلَامُ هو مسألة مراجعة رب العزة لنبيه في القرآن الكريم...

فالذى ينظر لسيرة القادة والزعماء والمتألهين الذين ادعو النياية عن الإله أو ادعوا الإلوهية والرسالة عبر التاريخ سيجد قاسما مشتركا تقليديا بينهم وهو ادعاء العصمة التامة المطلقة إما بشكل صريح وإما بشكل ضمنى عن طريق عدم السماح بأى صوت معارض وحتى إذا أخطئوا خطأ فاحشا واضحا يلجئون على الفور للتبرير المتعسف ولا يعترفون مطلقا بوقوع الخطأ..

وقد رأينا عبر التاريخ أمثلة فادحة على ذلك..

ومن داخل تاريخ الإسلام نفسه ظهرت الجماعات المارقة المخالفة للسنة كالشيعة التي ضربنا بها الأمثلة السابقة..

وهم أيضا في هذا الباب لهم مثال واضح وفادح..

فقد أسس الشيعة مذهبهم ومنهجهم العقائدي على معطيات مستقبلية بشروا بها أتباعهم ومعطيات تاريخية أقنعوهم بها..

لكنهم وقعوا في ورطات كبري من حيث عدم مطابقة المستقبل للنبوءات المفتراه كذلك عجزهم عن تفسير التاريخ الذي مضي باستمرار ضد عقيدتهم...

لهذا كان الحل أمامهم باختراع عقيدة مفتراه أطلقوا عليها اسم «عقيدة البداء» وهي تعنى أن النبوءة التي يلقوها لأتباعهم إذا خالفها المستقبل والأحداث قالوا أنه الله على حاشاه ـ قد بدا له أمر آخر غير الذي قضى به سابقا!!

وهذه العقيدة الخبيثة عقيدة يهودية في الأصل واقتبسها الشيعة منهم وهي تُجَوِّز على الله تعالى عدم العلم بالغيب أو النسيان!

وكان دافعهم - كما هو واضح - هو أن يخرجوا من المأزق الذي وقعوا فيه ألا وهو الإعتراف بالخطأ أو سوء التقدير..

من هنا يتبين لنا أن أى صاحب منهج بشري له أتباع لا يمكن أن يسمح لأتباعه أن يظنوا فيه الخطأ أو السهو أو النسيان أو سوء التقدير..

لكن هذا لم يحدث من النبي عَلَيْكُ مطلقًا.

فرغم أنه من المعلوم أن الأنبياء والرسل معصومون إلا أن هذه العصمة ليست مطلقة بل هي عصمة نسبية متعلقة بأحكام التبليغ حيث من المستحيل أن تجوز على الرسل أفعال الخطأ أو السهو عند تبليغه أحكام الرسالة..

لكن هذه العصمة مقترنة فقط بما يبلغه الله وحيا إلى نبيه المعصوم ولهذا ورد السهو والخطأ على الأنبياء والرسل فيما كان بعيدًا عن مسألة الوحى.

وقد عاتب الله عَلَى نبيه محمد عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فَى عدة مواطن من القرآن الكريم ومنها:

\* قوله تعالى عندما أذن النبي عَلَيْكُ للمخلفين عن إحدى الغزوات حيث خاطب الله نبيه معاتبا فقال: ﴿عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا وَتَعَلَمَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ [التوبة:٤٣].

\* عاتب الله نبيه في الصحابي عبد الله بن أم مكتوم وكان ضرير البصر وليس من أشراف القوم فاستمهله النبي علي حتى يفرغ من حديثه مع بعض وجهاء المدينة فنزل قوله تعالى: ﴿عَبَسَ وَقَوَلَ اللهُ أَن أَن أَن جَاءَهُ ٱلأَغْمَى ﴾ [عبس: ١-٢]، وهو عتاب شديد وبليغ من رب العزة لنبيه. \* كذلك هناك موقف آخر من أعجب المواقف التي يمكن أن نتصور فيها عتاب الله على لنبيه في مواجهة كفار قريش وهم يحاربونه في أحد.

حيث كان النبي عَلَيْكُ في وسط القتال وقد أصيب ونزل دمه الشريف من إصابته فقال: «كيف يفلح قوم خضبوا وجه نبيهم».

فإذا بالوحى الشريف ينزل معاتبا النبي عَلَيْكُ في مقالته تلك فقال رب العزة: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَالْمُونَ ﴾ [آل عمران:١٢٨].

فلنا أن نتأمل في هذه المواقف بالعقل المجرد ونقول..

كيف يتسنى لرجل يبحث عن القيادة الدنيوية وعن هيبته بين أتباعه أن يسمح لنفسه بالإعتراف بالخطأ على هذه الصورة..

وليت أن الإعتراف جاء عرضا أو فى سياق حديثه مع أصحابه بل يأتى التصحيح والعتاب فى قلب آيات الكتاب الكريم حيث سيصير مخلدا متعبدا به إلى يوم القيامة..

ولا شك أن النبي عليه لو لم يكن نبيًا ورسولًا من رب العالمين لما وضع نفسه وذاته تحت هذا التعديل والعتاب وبهذه الشدة التي رأيناها في الموقف الأخير بالذات.

فالكفار في حرب ضروس تدور رحاها ضد النبي عليه وأصحابه فمن الطبيعي أن تخرج بعض كلمات العتاب من النبي بعد إصابته الفادحة في القتال ألا سيما وأن قريشا قد استماتت لإصابته وقتله في تلك الموقعة..

ورغم هذا..

نزل الوحى الشريف معاتبا ومذكرا للنبي عليه أنه ليس من حقه الحكم على هؤلاء الكفار بعدم الفلاح لأن الأمر ليس بيده بل هو بيد الله وحده إن شاء هداهم وإن شاء عذبهم.

مما يجزم بأن النبي عليه ما كان لينطق عن الهوى بل هو وحى يوحى فلا يمكن أن يوجد قائد أو مؤسس لدولة يسمح بأن يُقال له مثل هذا لو كان متحدثا من عند نفسه لكن الأمر يتسق تماما مع صحة دعوى النبوة والرسالة.

#### رابعًا: موقف النبي عَلَيْكُمْ في حادثت الإفك

حادثة الإفك منفردة كانت غرابتها سببا في حيرة بعض المتفكرين الغربيين وقد لفتت نظر أحد المستشرقين الذين تأملوا في سياق القصة فجزموا بصدق النبوة والرسالة للنبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ.

وملخص قصة حادثة الإفك - دون الدخول في تفاصيلها - هو أن النبي عَلَيْكُم كان يخرج في غزواته ومعه واحدة من نسائه في كل مرة..

وفى إحدى الغزوات وقع الدور على السيدة عائشة وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ولما كانت السيدة عائشة في ذات وزن خفيف فلم يلحظ قائد الإبل خفة الحمل والهودج الموجود فوق بعيرها فسار بالبعير وهو يظن أنها موجودة بالهودج.

وعندما عادت السيدة عائشة فوجئت برحيل القافلة فانتظرت مكانها ولم تتحرك لعلهم يدركون غيابها فيرسلون في طلبها من جديد. وكان هناك صحابي ضمن القافلة تأخر عن مسيرة القافلة فلما وصل لمكانها وجدها تجلس وعرف منها الخبر فحملها على بعيره وسار به حتى أدرك المدينة..

ونظرًا لطبيعة مجتمع المدينة في ذلك الوقت حيث كان العداء للدولة الإسلامية الناشئة في عنفوانه من اليهود وأحزابهم ومعهم زمرة المنافقين الذين أظهروا الإسلام خوفا ونفاقا وكتموا الكفر والعداء. وكان المنافقون يتربصون الدوائر بالمسلمين في كل أمر يرونه مطعنا في المسلمين.

فلما وقعت تلك الحادثة وجدها المنافقون فرصة عظيمة للطعن في عرض النبي عليه فقام المنافقون بالترويج للإفك المبين واتهموا السيدة عائشة \_ برأها الله \_ بالفاحشة معتمدين على حساسية المجتمع العربي الفطرية تجاه أى شكوك من هذا النوع..

وانتشرت الأقاويل بدرجة مفزعة وانتشر الأمر انتشارًا عظيمًا بين المسلمين ووقع الصحابة والنبي عليه تحت نيران حرب معنوية هائلة قادها عبد الله بن أبى بن سلول زعيم المنافقين.

وكان وقع حادثة الإفك على السيدة عائشة هائلًا لا سيما وأن الحادثة مفتراة من أولها إلى آخرها لكن طبيعة حرب الشائعات لا يمكن مواجهتها بالمنطق.

وانتظرت السيدة عائشة وهي تبتهل إلى الله أن يري النبي عيد الله وانتظرت السيدة عائشة وهي تبتهل إلى الله أن يري النبي عيد الجدل..

وكذلك وقع النبي عليه في حيرة شديدة وهو يحاول أن يتجمل بالصبر والمشورة مع أصحابه.

ولكن الأمر طال كثيرًا وكادت تحدث بسببه معركة كبري بين الأوس والخزرج بينما كان الإسلام قد وضع أوزار حروب الجاهلية..

واستمرت إرهاصات المعركة المعنوية قرابة أربعين يومًا كاملة..

أربعون يومًا لم يهدأ للمسلمين فيها قرار ولم يُحسم أمر تلك الفتنة العاصفة حتى جاء الوحى أخيرا إلى النبي عليه بسورة النور والتى نزلت فيها براءة السيدة عائشة نظيها من فوق سبع سماوات وبآيات من الله على نتلوها إلى يوم القيامة.

وتحقق دعاء السيدة عائشة بأكبر وأعظم مما تمنت فقد كان طموحها أن يري النبي عليك رؤيا - ورؤيا الأنبياء وحي - لكن الله

— ♦>> الإلحاد أمام محكمة العقل \_\_\_\_\_

أكرمها بآيات بينات في سورة كاملة تفضح المنافقين وإرهاصاتهم وتثبت المسلمين

# بسم الله الرحمن الرحيم

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُوْ لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بَلْ هُو خَيْرُ لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بَلْ هُو خَيْرُ لَكُمْ لِكُمْ اللَّهِ مَا ٱكْتَسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ وَٱلَّذِى تَوَلَّى كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١١].

والمتأملون في حادثة الإفك يدركون بالتأمل العقلي سبب اندهاش بعض مفكري ومستشرقي الغرب من عدة وجوه...

\* المتأمل في طبيعة المجتمع العربي عموما يدرك أن أهم ما يميزه هو مسألة الغيرة العنيفة في أمور العرض والنسب والصهر وأن مدار افتخار المجتمع العربي قبل الإسلام وبعده هو موضوع الغيرة على العرض وعلى النساء..

فأمر الغيرة لم يكن فقط مطلبًا وتشريعًا دينيا بل هو طبع وطبيعة عربية مميزة وبالغة الحساسية ويعتبر العبث والحديث فيها مثار قتال وصراع لا يهدأ.

\* النبي عليه بكل قيمته وقامته في مجتمع المسلمين حيث اجتمع شرف الرسالة مع شرف النسب من غير المتصور أن يتحمل واقعة مفتراة مثل حديث الإفك ويصمت عنها ولا يتدخل فيها بحكم قاطع بالكفر والقتل على كل من شارك أو ساهم في ترويجها إلا إذا كان أمر النبي عليه من عند الله كال وليس من عند نفسه.

فالله على اختار هذه القضية بالذات كاختبار فولاذى للنبي عليه والصحابة وصمد النبي عليه وصمد صحابته وانتظروا حكم الله بعد أربعين يوما بالغة القسوة.

ومن المستحيل - عقلًا - أن يقبل النبي عَلَيْكُ بالصمت لهذه المدة الطويلة لو لم يكن الوحى الإلهى بالفعل صادقًا لأنه لو كان غير ذلك لقام النبي عَلَيْكُ بوأد الفتنة في مهدها بحكم قطعى صريح.

\* طبيعة حادثة الإفك نفسها تحمل دلالة بالغة الخطورة حيث أن الطعن هنا في زوجة النبي عليك نفسه وهي في نفس الوقت بنت أبي بكر والمحل هو ثاني اثنين في الرسالة الإسلامية كلها والرجل الذي يساوى مقداره مقدار أمة الإسلام أجمع.

لهذا لو جاز للنبي عَلَيْكُمُ أن يصبر على أى ابتلاء طوعا لما كان متصورا -عقلًا - أن يصبر ساعة من نهار على هذه الواقعة التى هددت مجتمع الصحابة والرسالة بأكملها ولهذا فصبره لهذه المدة كلها دليل قطعى على أن أمر الوحى والرسالة ليس من عنده.

\* والنقطة الأخيرة..

إن العرب بطبيعتهم الإنتقامية الهائلة في موضوع الغيرة والشرف لم يكن من عادتهم قط - عند ثبوت الإفتراء في واقعة مثل هذه - أن يصمتوا عن المتكلمين أو يبادروا بالعفو عنهم..

بل الجزاء المستحق في تلك الحالة في عرف العرب هو القتل لكل من شارك أو ساهم..

لكننا عندما نتأمل آيات سورة (النور) نجد أن الحكم الإلهى على هؤلاء المشاركين بالفتنة هو حكم بالنفاق والفسق «عدم قبول الشهادة» إلا من تاب منهم.

والنقطة الجديرة بالتأمل حقا..

أن حكم الله استثنى التائبين من أدنى عقاب حيث ثبت في السيرة أن أحد المشاركين في الفتنة كان ربيبا متبنى لأبي الصديق وكان يصله بالمال والمعونة وحلف أبو بكر أن يقاطعه - كأقل رد فعل منه - لكن الله على أنزل في سورة النور أمره بالعفو قائلًا: ﴿ وَلَيْعَفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِر الله لَكُمُ وَالله عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النور: ٢٢].

ولنا أن نتخيل كيف أن الله على عاتب أبا بكر على موقفه وأمره بالعفو والصفح فامتثل أبو بكر في وعاد إلى التكفل بمئونة ربيبه وكأن شيئا لم يحدث!

إننا لو تأملنا سياق الحادثة بمنطقنا العقلي المجرد وفي زمننا الحالى لأثارت استغرابنا وذهولنا بسبب حجم الصبر والثبات وسعة الخلق والحلم التي امتاز بها الصحابة امتثالا لأمر الله ناهيك عن موقف النبي عليه – وهو من هو – من الصبر حتى أتاه أمر الله.

لهذا نقول بأن واقعة الإفك أحد أهم وقائع السيرة النبوية العملية التي تثبت بما لا يدع مجالا للشك صدق الوحى السماوى برسالة الإسلام.

#### خامسًا: موقف النبي عليه العديبية

هذا الموقف يعتبر في الفكر الإستراتيجي من أغرب المواقف التي يمكن أن يتخذها قائد عسكري في إطار صلح مع عدوه..

وهو موقف - بالقياس العقلي والفكر العسكري المحض - يعتبر موقفا غير موفق على الإطلاق ولا يمكن أن ينتج عنه إلا صالح العدو لا صالح المسلمين..

لكنه بالوحى الكريم انقلبت الأحوال تماما ليصبح صلح الحديبية ضربة قاصمة لمشركي قريش

ولنتأمل الموقف في بداياته..

فالمروى والمتفق عليه في أحداث السيرة النبوية أن النبي عليه رأى في منامه أنه يطوف بالبيت ويعتمر ونظرا لأن رؤيا الأنبياء وحى وتكليف فقد أمر النبي عليه أصحابه بالإستعداد والتجهز لزيارة البيت الحرام في مكة بغرض العُمرة لا بغرض القتال..

وكانت الأجواء العسكرية بين المسلمين وبين قريش في ذلك الوقت ليست أجواء سلام فقد انتهت آخر المعارك الكبري بينهم وهي غزوة «الأحزاب» بفشل مؤلم وذريع لجيش التحالف الذ قادته قريش من غطفان وبعض قبائل العرب فضلا على يهود المدينة لكن الغزو فشل رغم تكامل أسباب النصر لديهم بلا جدال..

وعادت جيوش قريش وحلفائها العرب دون أن يحققوا أدنى هدف من الغزوة وبعدها استدار المسلمون إلى اليهود فأجلوا القبائل

التي خانت عهودها من المدينة واستقرت دولة الإسلام الناشئة في المدينة دون منازع.

ورغم أن تكليف النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لأصحابه بالتجهز للعمرة أي بغرض سلمي تمامًا إلا أنه لم يؤذن قريش بقدومه معتمرًا دون قتال بل سار الجمع الكبير وهم يرتدون ملابس الإحرام ولا يحملون من السلاح شيئا إلا السيوف في أغمادها حماية لهم من أي غدر متوقع ونزل الخبر على قريش كالصاعقة..

ثم هدأت الخواطر قليلا عندما علم قادة قريش بأن غرض المسلمين هو العمرة والطواف ببيت الله الحرام ولكنهم رغم ذلك اصطفوا في سلاحهم وفرسانهم كى يمنعوا المسلمين من الدخول وذلك لأن قريش خشيت معايرة العرب لهم بأنهم دخلوا مكة عليهم رغمًا عنهم.

ورغم الكبر والصلف والغرور الذى تعامل به قادة قريش إلا أنهم في أعماقهم أدركوا مدى ضعف موقفهم..

فالحالة التى كانت عليها قريش في ذلك الوقت كانت تنبئ بهزيمة ساحقة لهم إذا واجهوا المسلمين عسكريًا فقد انعزلت قريش بعيدا عن حلفائها عقب فشل غزوة الأحزاب بالإضافة إلى أن كبار مقاتلي قريش وزعمائها قد هلكوا في الحروب السابقة ولم يتبق منهم أحد إلا أبا سفيان وسهيل بن عمرو.

كما أن تحالفهم مع يهود المدينة انهار وانتهى عهده وانتهى أمر اليهود في المدينة أصلا وفرغت مكة من معظم أهلها بعد إسلامهم ولهذا كانت الروح المعنوية لقريش في الحضيض...

وبالتالى لم يكن لقريش أى طاقة بمواجهة عسكرية مع المسلمين وتدخلت قبائل «خزاعة وبكر» للوصول إلى اتفاق سلمى بين المسلمين وبين قريش وانتهزتها قريش فرصة لتفادى القتال الذى كانوا يتخوفون منه أصلًا..

وفى الجهة المقابلة كان النبي عليه معلنا لأصحابه ولقبائل العرب أنه يأت لقتال وأنه غرضه سلمى تماما حتى مع الضعف والخور الذي ينهك عدوه.

لكن قريش عندما أدركت نية النبي عليه في السلم لا الحرب أرادت حصد أكبر قدر من المكاسب بحيث تتفادى السقوط الحتمى بالقتال وفي نفس الوقت تنتهز الفرصة لعقد اتفاقية هدنة طويلة المدى تتجنب معها أي حرب قادمة..

لهذا عندما ذهب عثمان بن عفان الله القريش كى يتفاوض وانتشرت شائعة مقتله على أيدى المشركين سارعت قريش لإرسال عثمان مجددا للمسلمين بعد أن انخلعت قلوبهم من الخبر الذى تناهى لمسامعهم أن النبي الله نوى القتال وبايع أصحابه على ذلك عند شجرة الحديبية في البيعة المعروفة باسم «بيعة الرضوان» (١٠).

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفاصيل يرجى مراجعة كتاب «مغازى ابن عقبة» وهو من أصدق كتب السيرة النبوية لصاحبه المؤرخ موسي بن عقبة.

وبعد انتهاء الشائعة اتفقت قريش على إرسال خطيبها المفوه وسفيرها «سهيل بن عمرو» ١٠٠٠.

وكان سهيل بن عمرو معروفا بدهائه وخطابته فانعقد صلح الحديبية بين النبي عليك من جهة وقريش من جهة ويمثلها سهيل بن عمرو.

وهنا يأتى الموقف الإستراتيجى المستغرب الذى تحدثنا عنه...
لأن بنود صلح الحديبية المتفق عليها لم تكن من التصرفات الإجتهادية للنبي عليها والتى كان يجوز له فيها مشاورة أصحابه بلكانت وحيا من الله كان.

<sup>(</sup>۱) سهيل بن عمرو و المحابي من كبار مسلمى الفتح وخطيب قريش المعروف وقع أسيرا في معركة بدر وأراد عمر بن الخطاب خلع أسنانه الأمامية حتى يمنعه الخطابة ضد المسلمين لكن النبي المحلي نهاه وأبلغه بأن سهيلا سيقف خطيبا في موقف يسره وقد تحققت بشارة النبي المحلي وكان سهيل بن عمرو هو الذي أوقف طوفان الردة في مكة عقب وفاة النبي المحلي وقد أسلم ولداه عبد الله وأبو جندل قبله وكانا من خيرة الصحابة

لهذا انفرد النبي عليه الصلح والموافقة على بنوده التى اشترطها سهيل بن عمرو وثار لأجلها الصحابة جميعًا – عدا أبا بكر والمترطها سهيل بن عمرو وثار لأجلها دون استثناء كانت بنودًا مستفزة لأقصى مدى ولا تتناسب مع الضعف الرهيب الذى تعانيه قريش والقوة التى يتمتع بها المسلمون..

هذا طبعًا بالقياس العقلي المحض لأجل ذلك اعترض الصحابة وأولهم عمر بن الخطاب على تلك البنود التي تعبر عن غرور قريش الكاسح واستغلالها لنية النبي عليه في الصلح.

لكن اعتراض الصحابة تلاشي تماما عندما أبلغهم النبي عليك بأن الصلح ليس اجتهادًا منه وأن ما يرونه من البنود المنعقدة عبارة عن شر مستطير هو خير كبير قادم لا تستوعبه عقولهم..

ففي البداية استفز سهيل بن عمرو المسلمين جميعا عند كتابة مقدمة الصلح واشترط محو صفة النبوة عن سيدنا محمد

عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ وثار الصحابة ولكن النبي عَلَيَكُ هذأ من خواطرهم ونفذ لسهيل مطلبه.

ثم كانت البنود التى اشترطت على المسلمين العودة من حيث جاءوا دون دخول مكة في عامهم هذا وأن يؤدوا مناسك العمرة في العام القادم..

ثم اشترطت قريش وضع الحرب - أى إيقاف الحرب - عشر سنوات تتمتع فيها قوافل قريش التجارية المارة بالمدينة بالأمان التام وكانت هذه نقطة ضعف لقريش عانت منها كثيرا ولو أنهم تفادوا هذا وأمنت تجارتهم وزادت لكان هذا زيادة لهم فى القوة على المسلمين! ثم جاء البند الأخير الذى أثار المسلمين جميعا بأنه إذا جاء للمسلمين أحدٌ من قريش مسلما فارا من أهله أو مواليه فإن على المسلمين أن يردوه إلى قريش مرة أخرى ولا يقبلوه بينهم.

وكان بقريش - فى تلك الفترة - عدد كبير من المسلمين المستضعفين تمكنت قريش من حبسهم وسجنهم ومنعهم من الهجرة للنبي عليك.

وبمقتضي تلك المعاهدة لن يتمكن هؤلاء المسلمون من الهجرة أو الفرار إلى المدينة وسيمتد عناؤهم دون أمل لأنه قبل عقد المعاهدة كان هناك من المستضعفين من ينجح في الهرب من محبسه ويفر إلى المدينة فينضم للمسلمين.

وزيادة في النكاية اشترط سهيل بن عمرو أن من جاء من المدينة فارا من المسلمين فإن قريش ليست ملزمة بإعادته إلى المدينة بمبدأ المعاملة بالمثل (٠٠٠).

وهكذا وبالقياس العقلي المحض..

نجد أن سهيل بن عمرو قد نجح نجاحا مبهرا في مهمته وأن قريش بموجب شروط هذه المعاهدة ستتمكن من استرداد قوتها في

<sup>(</sup>۱) مغازی ابن عقبة، مصدر سابق.

بضع سنوات عندما تنتعش تجارتها التي كانت مهددة دوما بالمسلمين وأيضا ستسترد عافيتها وتجدد التحالفات مع قبائل العرب خلال عشر سنوات قادمة دون خشية أو خوف من حرب أخرى تستنزف قوتها..

وعلى الناحية الأخرى..

وبالقياس العقلي المحض أيضًا نجد أن المسلمين خسروا بهذه المعادة كل مكاسب انتصاراتهم السابقة فضلًا على خسارتهم لنقاط القوة التى كانت تؤلم قريش وتتمثل في تهديد المسلمين لتجارة قريش إلى الشام كحرب إقتصادية موجعة.

فضلًا على الخسارة الأكبر وهى عدم استغلال الضعف الرهيب الذى تعانيه قريش والإسراع باتخاذ قرار الحرب وفتح مكة التى كانت معقل المشركين - وإنهاء تلك الحرب الضروس بشكل

نهائي أى أنه بالتعبير السياسي فإن علم الإستراتيجية يقول أن السياسة الإسلامية خذلت السلاح · · · .

لكن الذى يثبت صدق النبوة والوحى إثباتا لا مراء فيه هو ما كشفته الأحداث المستقبلية بعد هذه المعاهدة بأقل من عامين فقط! فقد صدق النبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ عندما قال لعمر بن الخطاب «يا ابن الخطاب إنى رسول الله ولن يضيعني أبدًا».

وصدقت كلمة أبي بكر رَضِي عندما قال لعمر أيضًا «يا عمر نلزم غرس رسول الله عَيْكُ » ".

<sup>(</sup>۱) تعبير استراتيجي معروف يطلقه الخبراء على أى معاهدة سياسية تعقب حربا وتنتهى المفاوضات فيها إلى مكاسب لا تتناسب مع الإنتصارات العسكرية أوقد استخدم محمد حسنين هيكل هذا التعبير ليصف معاهدة السلام التي تمت بين مصر وإسرائيل ووصفها بأنها معاهدة أحبطت انتصار أكتوبر ولم تتناسب مع النتائج العسكرية.

<sup>(</sup>٢) مغازى ابن عقبة، مصدر سابق.

فالشاهد من هذه الروايات أن عمر بن الخطاب بعبقريته النابغة التى أشاد بها النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كان يري أن اتفاق صلح الحديبية فيه ضياع وتضييع لجهود المسلمين وتقوية لشوكة المشركين وأنه لا يوجد أدنى دافع منطقى أو سياسى للقبول بشرط الإذعان تلك.

لكن النبي عليه وصاحبه أبا بكر كانا يلتزمان حرفيا بالوحى حتى لو لم تكن الأمور ذات وضوح لهما في حينه..

وما حدث بعد ذلك لا يمكن أن نعزوه للعبقرية العسكرية ولا السياسية ولا يكن أحد يستطيع التنبؤ أبدا بمسار الأحداث التي قلبت بنود المعاهدة على رءوس المشركين بشكل درامي لا يمكن أبدًا أن يكون إلا وحيًا وإرادة إلهية محضة تثبت صدق الرسالة والنبوة.

فتلك البنود والشروط المجحفة التي رآها المسلمون والمشركون - على حد سواء - أنها شروط في صالح قريش انقلبت هى ذاتها لتصبح بنودا تسببت في ضياع قريش نهائيا وفتح مكة بعد عامين فقط من عقد هذا الصلح.

والإعجاز الإلهي البارز هنا هو أن الله على قلب شروط قريش التي اشترطتها بنفسها ليجعلها سببا رئيسيا في هزيمتهم الساحقة..

فالأمر هنا إعجاز إلهى دون تدخل بشري لا يستطيعه إلا رب السماوات والأرض ويشابه تماما ما حدث مع فرعون موسي الذى ظن بنفسه أنه يستطيع تغيير القدر الإلهى بزوال حكمه على يد موسي عليه عن طريق قتل أى مولود ذكر يولد لبنى إسرائيل..

فكان الرد الإلهى درسا بليغا كى يستقيم على قدر الله فيشاء الله أن يولد موسى عليه في العام الذى يستهدف فيه فرعون أبناء بنى إسرائيل ومع ذلك ينجو من القتل.

ليس هذا فقط بل يتربي موسي نفسه عليه في قلب قصر فرعون دون أن يدرك وحتى بعد أن أدرك فرعون حقيقة موسي عليه وأخيه هارون وجاءاه بالرسالة الإلهية وانتصرا في موقعة السحرة.

يأمر فرعون بقتل السحرة لكن لا يستطيع أن يقتل موسي نفسه؟!

فلنا أن نتخيل الإعجاز والتأديب الإلهى الذي لا يمكن تفسيره بمنطق بشري قط..

ففي البداية يعجز فرعون عن قتل موسي طفلًا ثم يربيه في قصره ثم بعد ذلك يقتل المؤمنين بموسي عليك ويترك موسي نفسه رغم يقينه بزوال حكمه على يديه.

والسؤال العقلي هنا لماذا لم يستطع فرعون قتل موسي ؟! وهو نفس السؤال العقلي الذي يطرح نفسه في بنود صلح الحديبية كيف تنقلب الشروط على أصحابها بعد أقل من عامين ؟!

فالذى حدث بعد ذلك أن قريشا أطلقت أبناءها الذين أسلموا اعتمادا منهم على سريان شروط الصلح وأن المسلمين لن يستطيعوا قبول أى مسلم يفر إليهم.

وهو ما حدث فعلا فقد فر الصحابي الجليل «أبو بصير» إلى النبي عليه لكن النبي عليه التزم بالمعاهدة ورد أبا بصير.

فحدث أن فر أبو بصير مجددا لكنه لم يذهب للمدينة بل فر إلى أحد شعاب الصحراء القريبة من طريق قوافل قريش وعسكر هناك وأرسل يطلب كل من أسلم في قريش ولم يستطع الذهاب للمدينة فتكونت لأبي بصير كتيبة عسكرية مسلحة فيهم خيرة أبناء قريش مثل أبو جندبل بن سهيل بن عمرو والوليد بن الوليد شقيق خالد بن الوليد وسلمة بن هشام وأخاه وهما من أعمام عكرمة بن هشام.

وشنت هذه الكتيبة حرب عصابات موجعة على قوافل قريش بحيث بلغت خسائر قريش حدًا مهولًا دفعهم إلى محاولة ملاحقة هذه الكتيبة لكنهم عجزوا عن تحديد موقعها.

فما كان من قريش إلا أن رفعت راية التسليم وأرسلت للنبي ترجوه أن يبعث لأبي بصير وكتيبته ويضمهم إليه في المدينة

ويدخلهم في الصلح وأعلنت قريش أنها تتنازل عن شرطها السابق الذي تصورته نقطة لها فكان وبالاعليها!

ثم بعد أقل من عام على هذه الأحداث اعتدت قبيلة بكر حليفة قريش في الصلح على قبيلة خزاعة حليفة المسلمين.

ووفقا لشروط صلح الحديبية نفسها فإن هذا الإعتداء العسكري الغاشم - الذي لم يكن له مبرر أصلًا - يعتبر عدوانا صارخا للمعاهدة يحق معه للمسلمين أن ينقضوا المعاهدة ويجددوا الحرب مع قريش.

وبالفعل..

تجهز جيش المسلمين بعشرة آلاف مقاتل تقريبا بقيادة النبي على وكبار صحابته وفيهم يؤمئذ خالد بن الوليد - الذي أسلم مع عمرو العاص - وفقدت بهما قريش كبار فرسانها

ولم تجد قريش بدا من الإستسلام دون قيد أو شرط ليتم فتح مكة دون قتال.. وهكذا كانت نفس شروط قريش - التى رآها الجميع نقاط تقوية لقريش - هى بذاتها نقاط الضعف التى أنهت سطوة ودولة المشركين إلى الأبد.

### سادساً: مراسلة النبي عليك للوك الأرض في زمانه

قام النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بإرسال خطابات الدعوة للإسلام إلى أكبر ملوك وعتاة الأرض في زمانه وهم كسري ملك الفرس وهرقل ملك الروم والمقوقس ملك مصر والمنذر بن ساوى ملك البحرين والنجاشي ملك الحبشة.

ولاحظوا معى أن هؤلاء في ذلك الزمن كانوا فطاحل ملوك الأرض المحيطين بالجزيرة العربية إحاطة السوار المعصم وكل منهم تحت يده إمبراطورية هائلة وجيوش لاحصر لها.

فكسري فارس كان يملك العراق وآسيا من خلفها تحت يده وإمبراطور الروم كان يملك الشام كلها بالإضافة لأوربا والمقوقس

يملك مصر والشمال الإفريقي والمنذر بن ساوى من أقوى ملوك الجزيرة.

ونستطيع استثناء النجاشي - رغم قوته - لأن النجاشي وَ وَآمَن كان هو أجار وحمى المهاجرين من المسلمين من بداية الدعوة وآمن بصدق الرسالة وأسلم فعلا وصار من التابعين وقد صلي النبي عَلَيْهِ ٱلصَّلاةُ وَٱلسَّلامُ صلاة الغائب عند وفاته لهذا نستثنى النجاشي ونركز على الملوك الباقين لأنهم لم يؤمنوا بالرسالة..

ولكى ندرك مدى الإعجاز الإلهى فى موقف إرسال رسائل الدعوة للإسلام إلى هؤلاء الملوك ينبغي لنا أن نتعرف عن الظرف التاريخي الذي كانت عليه ممالك الأرض يومئذ.

<sup>(</sup>۱) الصحابي هو من آمن بالنبي على ورآه والتابعي هو من آمن بالنبي على ولم يره ولكنه رأى أحد الصحابة لذلك يعتبر النجاشي تابعيا رغم أنه كان في زمن النبي على لأنه لم يره ورأى عددًا كبيرًا من أصحاب النبي على مثل عثمان بن عفان وجعفر بن أبي طالب على جميعا.

فالأرض في تلك الفترة وعلى امتداد ألف عام سابقة على بعثة النبي علي كانت الدول والإمبراطوريات في العالم عبارة عن دول دينية وكهنوتية كاملة..

وذلك بالمعنى الحرفي لمفهوم «الدولة الثيوقراطية» ( في العلوم السياسية ...

(۱) الدولة الثيوقراطية الدينية مفهوم علمى لا علاقة له بما يروج له العلمانيون ويتهمون به دولة الإسلام فالدولة الدينية هى الدولة الكهنوتية التى يعتبر أساس مشروعية الحكم فيها لرجال الدين الذين يملكون حق التشريع والسلطة وهم المتحدثون الرسميون باسم الإله ويملكون صكوك الجنة والنار فمن يختارهم = رجال الدين هم المؤمنون ومن يغضبون عليهم هم الكفار مثل دولة المجوسية في فارس دولة الكنيسة في عصور الظلام قبل قيام الثورة الفرنسية.

وهذا مخالف تماما لدولة الخلافة الإسلامية التي لا تعرف مفهوم «رجل الدين» بل تعرف مفهوم «علماء الدين» وهؤلاء لا يملكون حق التشريع بل يملكون بيان حكم الشرع وفق الأدلة وعند اختلافهم يختار الناس بين الفتاوى والأدلة دون إلتزام سلطوى من أحد العلماء أو مذهب معين كما أن علماء الدين لا يملكون قطعا الحكم على تدين الأفراد ومصيرهم في الآخرة فهذا في علم الله وحده.

فقد كانت الدولة المجوسية في فارس تقوم شرعية الحكم فيها لآل ساسان وهم بيت الحكم وبيت الدين أيضا حيث كان مؤسس دولتهم هو ساسان كاهن معبد النار وأبناؤه هم ملوك وقواد الدولة الساسانية ومن نسلهم وحدهم جاء الحكام

كذلك كان الحال عند الرومان حيث كانت الكنيسة هي مصدر التشريع ومشروعية الحكم ويملك الكهنة سلطة التشريع فيها والملك في بيت القيصر

ومعنى هذا..

أن الظرف التاريخي في تلك الفترة لم يكن يعترف أو يعرف بمفهوم دولة «المواطنة» بل إن الوطنية كانت هي الدين الذي تعتمده الدولة وأي مخالفة لهذا الدين من مواطنين داخل حدود الدولة كان يعني اعتبار هؤلاء المواطنين مجرد دخلاء وخدم لمواطني الدولة.

وهو ما كان يحدث بالفعل مع «عرب فارس» و «عرب الروم» من الغساسنة والمناذرة.

وهذا يعنى بالتبعية أن إرسال رسائل دعوة لدين جديد لهذه الدول معناه إعلان حرب بالمعنى والمفهوم السياسي السائد في ذلك الزمان.

وهذا الأمر يشبه الآن أن تقوم دولة ما بمراسلة دولة أخرى تطلب منها الإعتراف بسيادة الدولة الأولى على الثانية ونزع مشروعية الحكم فيها لتصبح الدولة الثانية مجرد تابع لحاكم الدولة الأولى فهل يستطيع القارئ الكريم أن يتخيل حدوث هذا في عالم اليوم ؟! وهل يستطيع تخيل العواقب المترتبة على مثل هذا التصرف؟! وبالتالي...

فإن مراسلة النبي عليه لملوك الأرض بهذه الرسالة معناه كما قلنا إعلان حرب على قادة تلك الدول لمجرد دعوتهم إلى دين جديد لا يعرفونه..

ثم -وهو الأنكى- أن الرسائل آتية من العرب والعرب في تلك الفترة كانوا مجرد قبائل متشرذمة خارج إطار الحضارة والتاريخ

ولا يملكون مثقال ذرة من قوة بل على العكس يخضع معظمهم لمشيئة الدول الكبري المحيطة بهم في اليمن والشام والعراق.

ليس هذا فقط..

بل كان عرب الجزيرة لا يشعرون فقط بالرعب المقيم من قوة فارس والروم بل كانت رعبهم من إخوانهم العرب حلفاء فارس والروم.

بمعنى أن عرب قبائل الجزيرة العربية كانت تخشي من مجرد سطوة «الغساسنة» و «المناذرة» حلفاء فارس والروم على حدود العراق والشام فكيف بدولة الروم وفارس نفسها ؟!

كما لا ننسي أن قبيلة قريش في زمن أجداد النبي عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ تعرضت لتجربة توضح مدى سطوة الروم والفرس في زمانهم..

وذلك أن مكة كانت لا تخضع لرياسة الملك من شخص بعينه بل كان كبيرها هاشم بن عبد مناف ومن بعده عبد المطلب ولكن

رياسة بنى هاشم كانت رياسة شرفية لا تمنع خضوع مكة لسلطان جماعى تمثله بطون قريش كلها وهم..

«بنو هاشم»، و «بنو عبد شمس» و «بنو زهرة» و «بنو سهم» و «بنو المطلب»، و «بنو مخزوم» و «بنو نوفل» و «بنو عدى» و «بنو كنانة» و «بنو أسد» و «بنو تَيْم» و «بنو جمح» و «بنو عبد الدار» و «بنو عامر بن لؤى» و «بنو محارب بن فهر».

فأراد أحد وجهائها أن يجعلها مملكة ويجبر قريش على تنصيبه ملكًا وهو عثمان بن الحويرث فلجأ في ذلك إلى قيصر الروم وتمكن من مقابلته وأخذ منه كتابا مختوما بدعوة قريش للدخول في النصرانية وتنصيبه ملكا عليهم..

وهابت قريش من كتاب قيصر الروم وكادت كلمة أشرافها أن تتفق على الخضوع لمشيئة قيصر خوفا من العواقب وذلك رغم مكانة قريش ومكة بين العرب واستعدادهم للدفاع عنها إلا أن هذا الإستعداد من العرب كان مستثنى بإلا وإلا هنا يمثلها الفرس والروم

ولكن قبل أن تقوم قريش بتنصيب عثمان بن الحويرث ملكا انتفض أحد أشرافها وهو الأسود بن المطلب رافضا الأمر وقال: «إن مكة حي لقاح لا تدين لملك».

يعنى أنها متروكة لا يملكها شخص بعينه فتراجع أشراف مكة فقام عثمان بن الحويرث بالنهوض مجددا لقيصر كى يرسل معه جيشا يجبرهم على ذلك لكنه مات في الطريق وانتهت تجربته (۱۰).

أيضًا عندما أراد إبرهة الحبشي هدم الكعبة في عام الفيل وكان إبرهة ملكًا على اليمن ورغم قوته إلا أنه لم يكن يكافئ قوة الروم والفرس أعظم قوتين على الأرض.

ورغم هذا..

ورغم جلالة مكان الكعبة وقريش عند العرب إلا أنهم لم يستطيعوا الاجتماع على حرب جيش إبرهة بسبب أن دولة إبرهة

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفاصيل يرجى مراجعة كتاب «المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام»، للمؤرخ جواد على.

كانت دولة نظامية تمتلك جيشا مدربًا متطورًا ومتمرسا على القتال النظامي الذي يختلف تمام الاختلاف عن حروب قبائل العرب التي تشبه قتال الشوارع.

ولهذا لم يتصدوا لإبرهة حتى كان من أمره ما كان وهلك بالطير الأبابيل.

والتجربة الوحيدة تقريبا التي اتحد فيها العرب على أحد هاتين الدولتين كانت الموقعة الشهيرة في تاريخ العرب قبل الإسلام وهي موقعة «ذي قار» والتي اتحدت فيها الغالبية العظمى من قبائل العرب تحت قيادة «بني شيبان» لمحاربة الجيش الفارسي انتقامًا من الفرس على غدرهم بالملك العربي النعمان بن المنذر الذي غدر به كسري بعد أن قام بتأمينه واعتبرها العرب إهانة بالغة لكرامتهم فانتفضت حميتهم وتجمع غضبهم من جيش فارس في غضبة متحدة وتجهزوا للفناء لكنهم انتصروا في تلك الموقعة..

وانتصارهم هنا كان الإسنثناء الذي يؤكد القاعدة فقد تجمعت كافة الظروف من ارتفاع الروح المعنوية في العرب وغضبهم الشديد لكرامتهم واستعدادهم للموت مع استهانة الفرس بهم مما أدى في النهاية لهزيمة الجيش الفارسي المحدود الذي واجهه العرب.

لكن كما قلنا كانت حادثة استثنائية انتقم فيها العرب لشرفهم ولم تتكرر على نطاق واسع..

وهذا أمر طبيعي..

فالعرب في تجارتهم لليمن والشام والعراق كانوا يرون عواصم بلاد فارس والروم وحضارتهم الطاغية وتقدمهم العلمى واستعراضات جيوشهم الهائلة التي تنخلع لها القلوب..

وكان خوفهم هذا مضرب الأمثال حيث كان الرجل منهم إذا بشره أحد بحدث جسيم قال له: «ماذا أصابك هل هجمت غسان ؟!» في إشارة إلى أن أشد مفاجأة يمكن أن يتعرض لها العرب هي مهاجمة حلفاء الروم لهم..

الشاهد من هذا..

أنه رغم العنفوان الرهيب الذي تمثله الطبيعة العربية في الجاهلية وشدة بأسهم إلا أنهم كانوا يدركون مدى قوة الدول العظمى في عالمهم للدرجة التي كانت تجعلهم يخشون سطوة حلفاء الروم والفرس فما بالنا بالروم والفرس أنفسهم!!

فى إطار الشرح السابق لا يمكننا أبدا تفسير موقف النبي عليه تفسيرا بشريا أبدا وذلك لسببين هامين..

الأول: هو التوقيت الغريب لخطابات الدعوة فقد راسل النبي ملوك الأرض بعد «صلح الحديبية» ورغم أن صلح الحديبية كانت اتفاقية هدنة من القتال مع قريش إلا أن هذا الصلح لم يعن أبدا امتداد نفوذ دولة الإسلام على الجزيرة العربية كلها ولا حتى على بعضها.

فالمنطق السياسي يقول بأن خطوة إرسال خطابات الدعوة لملوك الأرض لا ينبغي أبدا أن تتم إلا عندما تتوحد الجزيرة العربية كاملة تحت راية الدولة الإسلامية في المدينة..

عندها فقط يجوز اتخاذ هذه الخطوة بالغة الجرأة..

لكن هذا لم يحدث

لأن قريش أعظم أعداء الدولة الناشئة لا زالت باقية بالإضافة إلى أن عدد القبائل التي أعلنت إسلامها أقل كثيرًا جدًا من القبائل التي لا زالت على الشرك وهذه القبائل كان فيها قوة وعنفوان هائل ومتوقع حدوث اعتداء منهم على دولة المسلمين لا سيما من «بنى حنيفة» الذين ظهر فيهم مسيلمة الكذاب وحشدهم تحت رايته لمنافسة المسلمين.

وبالتالي..

فإن توقيت الرسائل في ذلك الوقت - وفقا للمقياس العقلي - يعتبر ايذانا بإنتهاء الدولة الإسلامية تماما لأن قوة فارس الروم

واليمن والبحرين ومصر كان مضافا إليها قوة قبائل العرب المعادية أصلا لدولة الإسلام ولو اكتفي الروم والفرس بدعم القبائل وتشكيل تحالف ضد المسلمين لجمعوا جيشا جرارا يقضي على المسلمين تماما..

وكانت هذه الحقيقة لامعة فى ذهن قريش عندما بلغتهم أمر رسائل الدعوة التى أرسلها النبي عليك ففرحت قريش بهذا وقالوا «لقد كفيتم الرجل».

أي أنهم أيقنوا بهذه الخطوة هي النهاية المؤكدة لعدوهم..

ثانيًا: المنطق العقلي والسياسي أيضا يقول أنه إن كان ولابد أن يقوم النبي عليك بهذه الخطوة فلا يمكن القبول أبدا - بالمنطق العقلي - بتعميم إرسال الرسائل إلى كافة ملوك الأرض وقتها!

فمبادئ العلوم السياسية تقول أن إرسال الخطابات يجب أن يستغل المبدأ السياسي الشهير «فرق تسد» عن طريق مراسلة أحد

القوتين العظيمين وترك الأخرى وذلك حتى يمكن الإستفادة من عداء كل منهما تجاه الأخرى.

أما إرسال الرسائل بدين جديد ودعوة جديدة لكافة الأطراف فهذا معناه ببساطة دعوة إلى اتحاد كافة الدول على مصدر هذه الخطابات مما يعنى الهلاك المؤكد.

وهكذا نجزم بأن هذا التصرف لا يمكن تفسيره في ضوء المنطق العقلي أبدًا خاصة عندما نعلم سيرة الحوادث بعد هذه الخطوة...

والتفسير الوحيد الذي يستقيم مع العقل الطبيعي المحايد هو التكليف الإلهى الذي أمر به رب العزة نبيه عليه وضمن له نجاح تلك الخطوة بالرغم من أن كافة الحسابات البشرية تؤكد فشلها..

فالرسالة الأولى التى بلغت كسري فارس وكانت مكتوبة ومترجمة وتبدأ باسم النبي عليه قبل ذكر اسم كسري وكان هذا في العرف الدبلوماسي وقتها إهانة كبيرة لكسري.

واستشاط كسري غضبًا بسبب صيغة الرسالة كما كان غضبه العارم لسبب جذرى وهو أن الفرس يحتقرون الجنس العربي احتقارًا رهيبًا لهذا رأى كسري أن الرسالة إهانة غير متوقعة وجرأة غير مسبوقة من العرب.

فمزق كتاب النبي عليه وأمر بقتل حامل الرسالة عبد الله بن حذافة السهمى وأرسل إلى واليه على اليمن «باذان» – حيث كانت اليمن تخضع للفرس وقتها – وأمره بإرسال جنديين لكى يأتوا له بالنبى عليه أسيرا بين يديه!!

فلما بلغ النبأ النبي عليه عليه بقوله: «اللهم مزق ملكه». وحق لنا أن نتوقف هنا عند هذه الدعوة المستجابة..

لأن الأمر لا يمكن قبوله على أنه مصادفة..

فقد قام «باذان» والى اليمن الفارسي بتنفيذ أمر كسري فعلًا وأرسل رجلين قويين إلى المدينة ولكن في نفس الوقت قامت حركة

إنقلاب في فارس يقودها شيرويه ابن كسري نفسه والذى قتل أباه ونصب نفسه ملكا على فارس مكانه.

ولم تكن الأنباء قد بلغت الجزيرة العربية بعد عندما وصل الجنديان من اليمن إلى النبي عليه وهما يتخيلان أنهما بصدد مهمة سهلة..

فقابلا النبي عَلَيْكُم وأبلغاه بأمر ربهما كسري \_ فهكذا كان يطلقان عليه جريا على عادة الفرس في تأليه ملوكهم \_ ففاجأهم النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بقوله:

«قولا لباذان أن ربي قد قتل ربه الليلة وقولا له أنه إن دينى وسلطانى سيبلغ ما بلغ كسري وينتهى إلى ما انتهى إليه الخف والحافر وأنه إن أسلم واتبعنى أعطيته ما تحت يده من الملك وعلى قومه».

فخرجا من عند النبي عَلَيْكُ ونزلا عند باذان وأخبره بما قال النبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ ولم تمض الليلة حتى جاء المرسوم الملكي

الفارسي من شيرويه ملك فارس الجديد بمقتل كسري وتنصيبه ملكا في نفس الليلة التي حددها النبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ.

فكانت هذه الواقعة سببا في إسلام باذان نفسه ثم إسلام اليمن بأكملها بعد ذلك وخروجها من سلطان الفرس (۱۰).

والواقعة كما نرى واقعة تاريخية معروفة ومشهورة سواء في رسالة النبي عليه لكسري أو في مقتل كسري وكذلك في إسلام والى اليمن وخروجها من يد الفرس زمن النبي عليه.

والسؤال الآن..

بأى منطق يمكن أن ننظر لترتيب الوقائع والأحداث بهذه الصورة الدرامية التى يعجز عن تصورها روائي فى أدب الخيال والفانتازيا..

<sup>(</sup>١) رسالة النبي ﷺ لكسري «دروس وعبر»، تحقيق مراد بارخيصة، شبكة الألوكة الاسلامية.

فمن المعروف قطعا أن الفرس أشد بطشا وتوحشا من الروم وهم يماثلون المغول في همجيتهم وقوتهم فكيف يمكن أن تسير الأحداث بهذا الترتيب لدقيق لصالح المسلمين على طول الخط ولا تقتصر النتيجة فقط على نجاة المسلمين من بطش كسري.

بل النتيجة الأكثر إعجازا هي قبول باذان والي كسري بالإسلام وخروجه عن طاعة الفرس وإسلام ولاية اليمن وتبعيتها لدولة المدينة الناشئة دون أن يتكلف المسلمون عناء من أي نوع ؟!

بالطبع لا يمكن قبول تراتبية الأحداث بهذا النجاح الساحق دون وضع العامل الإلهى فى الإعتبار لأن أقصي درجات الطموح والتوقع البشري لا يمكنها أن تتعدى توقع نجاة النبي عليه ودولته من بطش فارس وهو نجاح مذهل..

أما أن ينتهى كسري نفسه على يد ولده وتخرج اليمن - التى حملت مهمة اغتيال النبي عليه - من ملك فارس لدولة الإسلام فهذا ما يجوز عقلا أبدًا.

ونأتى لرسالة النبي عليه إلى قيصر الروم والمقوقس حاكم مصر..

وكما قلنا أن توحش وهمجية الفرس يتفوق على توحش الروم إلا أن هذا لا يعنى أن الروم ليست بهم عصبية الدين بالطبع.

بل عصبية الدين متجذرة فيهم لأقصي مدى ممكن والفارق بينهم وبين الفرس في درجة التعصب لا أكثر.

كذلك نظرة الروم للعرب تماثل مثيلتها عند الفرس فكانوا يرون العرب مجرد قبائل همجية لا علاقة لها بالحضارة أو المدنية..

والروم في تعصبهم الديني كانوا يتعاملون بشراسة مع المخالفين والمناوئين لهم حتى لو كانوا من نفس دينهم.

فالإمبراطورية الرومانية اضطهدت المسيحيين في أوربا اضطهادًا كاسرا بالذات في عهد «نيرون» و «دقلديانوس»..

لكن عندما جاء الإمبراطور الروماني «قسطنطين» توقف عن اضطهاد المسيحيين وآمن بالمسيحية ونظرا لأن الظرف التاريخي

- كما سبق الشرح - كان يري شرعية الدولة مبنية على الأساس الديني لا أساس المواطنة والجنسية.

فقد أصدر قسطنطين أوامره بإنشاء مجمع للقساوسة يناقشون فيه العقيدة المسيحية التي كانت تتفرق في ذلك الوقت بين عدة إتجاهات عقائدية مختلفة اختلافات كبيرة في التفاصيل رغم كونهم جميعا تحت راية الدين المسيحي..

وبالفعل انعقد هذا المجمع المعروف باسم «مجمع نيقية الأول» في عام ٣١٥ ميلادية..

وعليه..

تم اعتبار الديانة المسيحية ديانة الإمبراطورية الرسمية لكن في ظل القرارات التي تم اتخاذها في مجمع نيقية الأول وبالتالي أصبح أي مسيحي يعتقد بعقيدة مخالفة للعقيدة المعتمدة للدولة مهرطقاً وتهمة الهرطقة في ذلك الزمان تعادل تهمة الخيانة العظمي بالمفهوم

الحديث حيث كان أى مخالف للعقيدة المسيحية المتفق عليها يعتبر مهرطقا خائنا ويعانى أشد أنواع التنكيل

وعندما احتل الرومان مصر..

كانت الكنيسة المصرية في الإسكندرية هي الأب الروحي والمرجع الديني الأعلى للمسيحيين في مصر وما حولها ألكن معتقدات الكنيسة المصرية كانت تتصادم تماما مع معتقدات الكنيسة الغربية في روما.

وبناء عليه..

تعرض قساوسة ورهبان المسيحيين في مصر وعوام المسيحية لأشد أنواع البطش والتنكيل قرابة ألف عام تقريبًا واضطر رهبان الكنيسة المصرية للفرار بدينهم من المدن والقري إلى الصحراء حيث أسسوا في سيناء والصحراء الغربية وغيرها كنائس هائلة المساحة ليبتعدوا بمعتقداتهم عن اضطهاد الرومان ولم ينته هذا الاضطهاد إلا مع الفتح الإسلامي على يد عمرو بن العاص في زمن

الفارق عمر بن الخطاب وعندها امتلك المسيحيون المصريون حرية ممارسة شعائرهم وهو ما شهد به كبار مؤرخى الكنيسة المعاصرة القدامي والمعاصرين (۱).

الشاهد من هذا أن الرومان كانوا يمتلكون التعصب الأعمى - ليس لدينهم فحسب - بل لعقيدة الكنيسة الغربية التي تمثلها روما. بالإضافة إلى ذلك..

كانت الإمبراطورية الرومانية ودولة المقوقس في مصر في أوج قوتها.. خاصة بعد إنتصارهم على مملكة الفرس في آخر معاركهم قبل سنوات قلبلة

وبالتالي..

عندما تأتى رسالة النبي عَلَيْكُم إلى قيصر روما أو إلى مقوقس مصر أفالمتوقع أن يكون الرد مطابقا للرد الفارسي بل أقوى

<sup>(</sup>۱) يرجى مراجعة كتاب «انتشار الإسلام بالسيف بين الحقيقة والإفتراء» للكاتب القبطى المصرى المعروف د. نبيل لوقا بباوى.

نظرًا لأن الروم أقرب للجزيرة من الفرس ودولتهم قوية ومستقرة ومع امتلاكهم التعصب الأعمى لدينهم وعقيدتهم فمن غير المتصور أن يكون ردهم على النبي عليك ردًا سلميًا!

لكن الثابت تاريخيًا أن قيصر الروم توقف طويلًا أمام رسالة النبي عليه وأرسل في طلب وفد من قريش علم بوجودهم في الشام للتجارة كعادتهم وقابله أبو سفيان بن حرب – قبل إسلامه – وتحاور معه القيصر محاورة طويلة وشهيرة..

ورد على النبي عَلَيْكُ ردًا جميلًا..

وبالمثل قام المقوقس في مصر بالرد على رسالة النبي عليه الله برد حسن وأهداه هدية قيمة كان من بينها جارية مصرية وهي «مارية القبطية» والمعلمة القبطية الق

والسؤال هنا..

ما الذي يدفع قيصر الروم ومقوقس مصر لسلوك هذا المسلك الدبلوماسي مع النبي عليه رغم أن الرسالة تأتيهم من الجنس العربي

- المُحتقر لديهم أصلًا - كذلك تأتيهم الرسالة بعقيدة ودين جديد بالكامل لا يخاف فقط عقيدة كنيسة روما بل يخالف المسيحية في أصلها!

ونترك الإجابة لذكاء القارئ..

والشاهد الثانى أن الدبلوماسية بين المسلمين والروم انتهت في زمن النبي عليه وذلك في أول موقعة عسكرية بين الروم والمسلمين في غزوة «مؤتة» الشهيرة والتي كان سببها أن أحد ولاة الروم على بصري قتل رسول النبي عليه إليه.

فأمر النبي عَلَيْكُ بإنفاذ الغزوة في ثلاثة آلاف مقاتل للإنتقام للحارث بن عمير الموفد من النبي عَلَيْكُ لحاكم «بُصري» الغساني.

وبغض النظر عن نتيجة المعركة المذهلة التي صمد فيها ثلاثة آلاف مقاتل من الروم بخلاف المدد القادم لهم من مشركي العرب<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام، الجزء الأول والثاني، العلامة محمود شاكر.

فالشاهد هنا ليس فقط في صمود جيش المسلمين رغم استشهاد قواده الثلاثة ونجاح خالد بن الوليد بعد ذلك في إنهاء المعركة بالتعادل ونجاحه في النجاة بجنده من حصار الروم الرهيب.٠٠.

بل الشاهد المذهل أن نتيجة هذه المعركة والتي خسر فيها جيش الروم رغم كونهم بعدد الحصي لابد أن تكون إنذارا كافيا للخطر القادم على دولة الروم..

لهذا فالسؤال هنا..

<sup>(</sup>۱) فى هذه الغزوة خرج خالد بن الوليد لأول مرة مقاتلا جنديا فى أول معركة له مع المسلمين تحت قيادة زيد بن حارثة وعقب استشهاد قواد الغزو زيد وعبد الله بن رواحة وجعفر بن أبي طالب استلم الراية خالد بن الوليد بترشيح المقاتلين له لعلمهم بمدى براعته فنجح فى النجاة بالجيش وأطلق النبي على لقبه الخالد سيف الله المسلول فى تلك الغزوة.

كيف لم يبادر قيصر الروم بإرسال جحافل جيوشه إلى الجزيرة العربية للقضاء على دولة الإسلام الناشئة رغم وقوع هذا الخطر الرهيب عليهم ؟

وهذا رغم استقرار الأحوال السياسية للرومان وعدم وجود أي موانع تعطلها عن التصدي لخطر المسلمين ؟!

بعكس الفرس الذين عانوا الاضطراب بسبب مقتل كسري.

فلماذا انتظر الروم طويلا لسنوات حتى وصل المسلمون بجيوشهم إلى حدود الشام ؟!

الطريف في الموضوع أن غزوة مؤتة التي جرؤ فيها المسلمون على المبادرة بمهاجمة معاقل الروم كانت قبل فتح مكة أفقد وقعت غزوة مؤتة عام ٦٢٩ ميلادية الموافق لجمادى الأولى من العام الثامن للهجرة بينما كان فتح مكة في شهر رمضان من نفس العام الهجرى.

أى أن النبي عليه بادر بغزو الروم قبل أن يستتب له الأمر أصلًا على الجزيرة العربية..

فضلًا على بقاء دولة قريش وحلفائها مما يعنى أن الروم وحلفائهم من عرب الشام كانت لديهم الفرصة السانحة تماما لتكوين حلف هائل ضد المسلمين

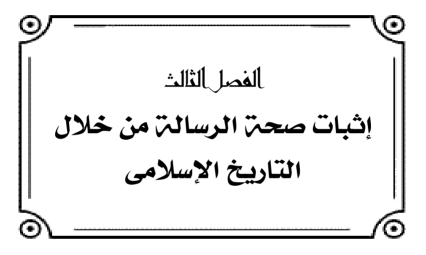
فلماذا لم يفعلوا ؟!

وأيضًا نترك الإجابة لذكاء القارئ

وباختصار..

فإن مبادرة النبي عليه بكتابة رسائل الدعوة لملوك الأرض من حوله ومبادرته بالهجوم على حدود دولة الروم بمثل هذه القوة قليلة العدد ونجاحه فيها هي أمور ووقائع لا يمكن أن تجد لها مثيلا في تاريخ الدول المعروف لا سيما مع استمرارية حبل التوفيق الممتد منذ وقت إرسال الرسائل حتى إسقاط دولتي فارس والروم تمامًا.

ولا يوجد أى قياس أو تفسير عقلي للتاريخ يمكنه أن يقدم أسبابًا منطقية إلا بوضع العامل الإلهى في معادلة التفسير.



## الفصل الثالث إثبات صحم الرسالم من خلال التاريخ الإسلامي

إن تجربة الدولة الإسلامية الأولى التى أسسها النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ثم تجربة دولة الخلافة تحمل في طياتها إثباتات صريحة عقلية على وجوب وضرورة توافر العامل الإلهى في تأسيسها وانتصاراتها التي جعلتها القوة العظمى الأكبر في عالمها..

وليس المقصود بذلك هو عموم وقائع التاريخ الإسلامي حيث تقلبت الحوادث بدولة الخلافة طويلا على امتداد الزمن..

لكن المقصود هو وقائع محددة بعينها في تاريخ الخلاف الراشدة بداية من عهد الصديق أبي بكر رضي ثم بعد ذلك حوادث متفرقة جرت في دولة الإسلام في زمن الفرقة.

وكالعادة سنجعل القياس والمصدر هو العقل المجرد ومبادئ التاريخ البشري والسياسي لكى نعرف موقع هذه الحوادث المتفردة التي يقف أمامها العقل التحليلي عاجزا عن التفسير..

وكالعادة أيضا ننبه إلى أننا سنلجأ فى بحثنا إلى الوقائع التاريخية الثابتة التى لا خلاف على حقيقة وقوعها بين المؤرخين العرب والغربيين.

إن منطق تحليل التاريخ المعروف في العالم حمل لنا تفاصيل قيام وصعود الدول في مختلف حضارات العالم القديم والحديث.

كما حمل لنا تجارب بعينها تعتبر تجارب شديدة الخصوبة من التفوق والكمال والقوة حيث نشأت دول كبري سيطرت على مساحات هائلة من الأرض واستمرت لقرون محافظة على تفوقها.

كما حمل لنا التاريخ أيضا وقائع نادرة وملفتة لدول كسرت الرقم القياسي من حيث الإنجاز العسكري.

كما احتوى التاريخ على معارك عسكرية نادرة أيضًا تغيرت النتيجة الحتمية فيها بالهزيمة إلى نصر كبير ومتفرد من قوة صغيرة على قوة كبري وتعتبر سجلات المعارك أحداثًا قياسية لا تتكرر إلا كل عدة قرون وهي معارك كسرت القواعد التقليدية لعلم العسكرية.

لكن هذه السجلات القياسية كلها - سواء في تكوين الدول أو في المعارك المتفردة - لم تحتو قط على تجربة مشابهة أو إنجاز مقارب لما حدث مع تجربة دولة الإسلام في عموم التاريخ البشري المقروء!

هذا بالطبع إذا تم استثناء الدول التي حكمها وأسسها أنبياء أو رسل..

وهذا الاستثناء نفسه يخدم قضيتنا التى نناقشها فى أن العامل الإلهى لابد أن يكون المحرك الوحيد لهذه التجارب وإلا فلا يوجد تفسير لها يتسق مع العقل.

وتجربة دولة الإسلام أكبر دولة في تاريخ الأرض تحققت فيها عوامل التفرد من الكم والكيف.

فالتفرد الذى نشأت به دولة الخلافة وتطورها واتساع رقعتها احتوى فى داخله على إعجاز لا يمكن تفسيره بالمنطق البشري ولن تجد له قياسا تاريخيا مشابها يمكنه تفسيره وظلت دولة الخلافة ومعاركها تحتوى فى داخلها على رقم غائب في المعادلة لابد من وجوده حتى تستقيم تلك المعادلة مع حدود المنطق.

لأن التفوق والإنجاز الهائل الذي تحقق لدولة الإسلام لم يكن معجزا فقط من ناحية احتوائه على نجاح استثنائي.

بل النقطة المثيرة بحق هي أن التجربة كلها كانت - ولا زالت استثناء - من حيث التكرار.

لأن الذى نعرفه عن الطفرات غير المتكررة أنها طفرات استثنائية نادرة التكرار.

لكنها مع تجربة دولة الإسلام انقلبت للنقيض وصارت كلها عبارة عن سلسلة طفرات غير مفهومة إذا تم استبعاد معادلة التوفيق الإلهى منها..

والمثير أن هذا التفرد لم يكن فقط موجودًا أيام حياة النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ..

بل استمر مصاحبا لدولة الإسلام ومتكررًا بحذافيره طالما كان متماشيًا مع نفس المبادئ التي أرساها القرآن والسُنة المشرفة.

ولم يحدث الفشل التام والإنكسار الهائل إلا عندما تنازلت الدول عن هذه المبادئ.

فإنكسارات الدولة الأموية في أواخر عهدها والعباسية عقب اجتياح المغول أوسقوط الخلافة الأموية في الأندلس وبعدها دولة المرابطين والموحدين وانهيار الخلافة العثمانية في آخر مائة عام لم يحدث إلا عندما تخلي حكام هذه الفترات عن المبادئ التي تأسست عليها تلك الدول في بداية تجربتها.

وهذه النقطة بالذات تعتبر نقطة المفصل التي نعتمد عليها في هذا الفصل..

فالأساس التي قامت عليه دولة الإسلام في بدايتها لم يكن معتمدا على وجود النبي عَلَيْكُ بشخصه بل كان أساس الدولة معتمدًا من البداية على أن الدولة باقية وستبقي وستبلغ مشارق الأرض ومغاربها بعد وفاة النبي عَلَيْهِ ٱلصَّلاَةُ وَٱلسَّلاَمُ فقط..

إذا تم الإلتزام بمبادئ القرآن والسنة المشرفة..

وهذا ما قرره القرآن الكريم صراحة حيث جعل أساس التكوين والبقاء لدولة الإسلام مرهون فقط بتوفيق الله على ونصره المؤزر ووعده المقرر إذا استقام المسلمون على أمر الله في القرآن والسنة التي بلغها النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ..

وهذا وحده دليل قاطع على صحة رسالة الإسلام..

فمن المعروف علميا أن النظرية العلمية تبدأ بنص نظرى تكمن قيمته في تحديد المبادئ التي ينبغي أن يقوم عليها التطبيق العملي.. فإذا تم التطبيق العملى - على أساس المبادئ النظرية - ونجحت التجارب في إثباته مرات عديدة كان هذا دليلًا قطعيًا على صحة النظرية وصحة مبادئها..

وقد جاءنا القرآن الكريم بآيات بينات وجاءت السنة المطهرة بتوثيق وتفصيل لهذه الآيات يقوم على أن المؤمنين بالإسلام إذا آمنوا واتقوا فإن الله سينصرهم حتما مهما كانت قوة عدوهم..

وقام الأساس النظرى في القرآن الكريم على اعتبار أن عامل النصر هنا ليس مرتبطا بقوة الإمكانيات أو كثرة الجيوش أو عوامل التفوق الدنيوي.

بل إن عامل النصر - وفق نص القرآن - كان مرهونا بالإلتزام والتقوى وبذل أقصي ما لدى المسلمين من إمكانيات وجهد وبعدها صدق التوكل.. وسيتحقق النصر حتما بإرادة الله حتى لو كانت تلك الإمكانيات التى جندها المسلمون إمكانيات معدومة بالمقارنة إلى إمكانيات عدوهم..

وهذا ما نص القرآن في أكثر من آية..

يقول رب العزة.. ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن نَنصُرُواْ اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَيِّتُ اقدامَكُمْ ﴾ [محمد:٧].

ويقول عَنْ ﴿ بَكَنَ ۚ إِن تَصْبِرُواْ وَتَنَّقُواْ وَيَأْتُوكُم مِّن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمُدِدُكُمُ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ ءَالَفِ مِّنَ ٱلْمَلَتَ عَكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ [آل عمران:١٢٥].

ويقول على: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّ كُمْ وَءَاخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّ كُمْ وَءَاخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ اللَّهَ يَعْلَمُهُمُّ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ اللَّهِ يُوفَّ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نُظْلَمُونَ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

وفي الآية الكريمة السابقة نجد النص صريحا وواضحا لا لبس فه..

فالله على المسلمين بأن يعدوا ما «استطاعوا» من القوة ولم يأمرهم بأن يعدوا «القوة المناسبة» لعدوهم..

ثم وعدهم بعد ذلك بالنصر الكاسح المؤزر بغض النظر عن مخالفة هذا التصور للمنطق العقلى..

هذه هى النظرية التى حملها القرآن الكريم وطبقها النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فإذا بالتطبيق المبهر يفرز الانتصار تلو الآخر رغم تفاوت مقاييس القوة إلى درجة مذهلة.

فقد واجه المسلمون مشركى مكة فى معركة بدر الكبري وهم ثلثمائة مقاتل وليس لديهم إلا السيوف والرماح بلا ركائب تقريبا وانتصروا على المشركين وكانوا بقوة ألف فارس.

ثم تكرر النصر في غزوة أحد - وكان من بين المشركين يومئذ أبرع قائد عربي وهو خالد بن الوليد - وانتهت المعركة أيضا بانتصار المسلمين رغم كثرة الشهداء.

لكن العبرة بالنصر والهزيمة في الحروب ليس بكثرة الضحايا بل بتحقيق الهدف وقد كان هدف المشركين غزو المدينة في داخلها وفشلوا في ذلك رغم أنهم كانوا ثلاثة أمثال عدد جيش المسلمين.

ثم انتصر المسلمون في مواجهة الحلف القرشي الأكبر في غزوة الخندق رغم وجود خالد بن الوليد معهم ومعه زمرة من أبرع فرسان العرب قاطبة مثل عمرو بن عبد ود ورغم أن المشركين كانوا عشرة آلاف مقاتل بخلاف حلفائهم من بني قريظة الذين كانوا شوكة في ظهر المسلمين من الخلف.

ففشلت الغزوة وانتصر المسلمون أيضا على يهود بنى قريظة بعد فرار قريش.

وبالنظر إلى مقياس القوة العسكرية والتخطيط الإستراتيجي فإن قريشا والعرب واليهود كانوا أضعافا مضاعفة عن قوة المسلمين لكن المسلمين طبقوا المبادئ النظرية التي حملها القرآن فإذا بالنتيجة الصاعقة تثبت نفسها عدة مرات.

ليس هذا فقط..

بل إن هذا التاريخ يحمل لنا دلالة عظيمة في قصة سيف الله المسلول خالد بن الوليد..

والذى اعترف به الغرب فارسا وقائدا عسكريا لا يشق له غبار..

والسؤال هنا..

لقد حضر خالد والشيخة معركتي أحد والخندق وتحت يده جحافل من الفرسان تفوق عدة وعتاد المسلمين أضعافا أورغم هذا لم ينجح خالد في تحقيق أي هدف استراتيجي ضد المسلمين في معاركه ضدهم...

وفي المقابل..

عندما انضم خالد للمسلمين وصار سيف الله المسلول خاض أكثر من مائة غزوة ومعركة منها معارك عالمية كاليرموك والفراض وكان تحت يده من القوة عُشْر قوة عدوه أو أقل..

ورغم هذا حقق الانتصارات المبهرة وبزغ نجمه في التخطيط العسكرى بخطط عسكرية سبق بها عصره.

فما هو العامل الذي تغير في خالد بن الوليد حتى يبزع نجمه هذا البزوغ بعد الإسلام وتنجح كافة خططه فى خداع العدو بينما عجزت نفس تلك الخطط عن النجاح مسبقا ضد المسلمين أيام كان في صفوف قريش ؟!

وكيف فشل خالد - رغم سمعته المعروفة - ضد المسلمين في أحد والخندق وبعد الإسلام لم يُهزم خالد قط لا في معركة ولا في حرب ولا حتى في مبارزة فردية ؟!

فهذا هو العرض المبسط للنظرية القرآنية في حياة النبي عَلَيْكُ..

لكن - كما قلنا - الإسلام ودولته لم يتكونا لزمن النبي السلام وحده بل أعلن القرآن أن الإسلام دعوة عالمية دائمة ونظريته قائمة صالحة ومصلحة لكل الأزمان فمن التزم بمبادئها تحققت على يده نتائجها.

يقول رب العزة: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنقَلَبْتُمُ عَلَىٓ أَعْقَىٰ بِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱللَّهَ شَيْئًا وَسَيَجْزِى ٱللَّهُ ٱلشَّنَكِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

والآية واضحة المعاني تخاطب جمهور المسلمين أنه إن كان النبي علي قد فاء إلى جوار ربه فإن الله تعالى باق.. ورسالته باقية.

فدعونا نعرض التطبيق العملي للنظرية القرآنية التي تركها لنا النبي عَلَيْكُ ونرى أثرها على دولة الإسلام بعد ذلك...

فإذا ثبتت مبادئ النظرية والالتزام بها وأعطت نفس النتائج على امتداد التاريخ الإسلامي فهذا يعنى أنها نظرية سليمة مائة بالمائة وفق منهج التفكير العلمي.

وإذا ثبت نجاح النظرية فى التطبيق بكافة تجاربها فهذا يعنى صدق وجود الله تعالى وصدق رسالة الإسلام التى نزلت لكل الأمم وكل العصور.

## أولاً: قرار خروج جيش أسامة بن زيد

وكانت بداية التطبيق العملي للنظرية القرآنية في غياب النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ في أول خلافة أبى بكر الصديق الطَّكَةُ..

وقد حكم الصدّيق لمدة عامين كانت فترته فيهما مفصلية وفاصلة لأنها شهدت من بدايتها أصعب مواجهة على الإطلاق وهي حروب الردة التي كانت توشك أن تقضي على دولة الإسلام الوليدة...

والأهم في تلك التجربة..

أنها كانت التطبيق العملى الأوضح والأوقع لصحة النظرية القرآنية وهل ستستمر بعد وفاة النبي عليه أم لا.

ونظرًا لأن تجربة أبي بكر هى التجربة الأولى فقد جاء التطبيق نموذجيا متكاملا لدرجة الإعجاز وأثبت فيه المسلمون أن مبادئ القرآن الكريم المنزلة بالوحى الصادق هى مبادئ يحوطها تكرار المعجزات طالما كانت التطبيق للمبادئ حرفيا ليس فيه أى تغيير أو تبديل".

فأبو بكر الصديق أصر على تطبيق تعليمات وتوجيهات النبي بحذافيرها رغم أن بعض كبار الصحابة من مستشاريه كانوا يرون بأن الوضع المتوتر بعد وفاة النبي عليه يقتضي تقديم الاجتهاد العقلي والتصرف بمقتضي أحكام السياسة والواقع..

والقصة تتلخص في الآتي..

<sup>(</sup>۱) هذا بالطبع فيما يخص النصوص القطعية في القرآن والسنة والتي تحمل أوامر مباشرة لا اجتهاد فيها ومنها جاءت القاعدة الأصولية «لا اجتهاد مع نص» وفيما ليس به نصوص فباب الإجتهاد وتفاوت الآراء مفتوح على مصراعيه.

بعد وفاة النبي عليه وتعيين خليفته أبا بكر بدأت إرهاصات التمرد على الدولة المركزية إما بردة صريحة كما هو فى حالة مسيلمة الكذاب الذى ادعى النبوة فى عهد النبى عليه نفسه.

ومنها ما كان مقتصر في البداية على مجرد منع الزكاة عن المدينة وإظهار العنت في قبول المدينة المنورة كقائدة للدولة الجديدة نظرًا لأن عصبية الجاهلية كانت لا زالت في النفوس ولم يستسغ العرب جميعا انصهار القبائل المستقلة في بوتقة دولة واحدة.

ولم يمض وقت طويل حتى أعلنت القبائل جميعا على مستوى الجزيرة ردتها الكاملة وانفصالها عن سلطان المدينة واضطربت الأمور داخل المدينة خاصة أنه لم يتبق تحت سلطان الدولة الشرعي إلا المدينة نفسها ومكة والطائف" وارتدت باقي القبائل..

<sup>(</sup>۱) كادت مكة أن تعلن ردتها بالفعل لولا أن ظهر خطيب قريش سهيل بن عمرو فخطب فيهم خطبة عظيمة ذكرهم فيها بأنهم حاربوا النبي عليك طويلًا حتى فتح

وزادت الحوادث خطورة عندما تجهزت أعتى قبائل العرب بجيوشها وتتابع مدعو النبوة مثل الأسود العنسي وسجاح الكاهنة وجيشوا أعدادًا غفيرة وسلاحًا وفيرًا.

وبالتالي..

كان الوضع فى المدينة عبارة عن دولة لم يتبق تحت سلطان حاكمها إلا عاصمته فقط وسقطت باقي أقطار دولته في أيدى متمردين يملكون القوة والمنعة ولم يتبق أمامه وقت طويل حتى تبدأ تلك القوات المتمردة بالزحف على المدينة..

ورغم أن الفكر السياسي والإستراتيجي يقول بأن الوضع في المدين يومئذ وضع بالغ الصعوبة إلا أن أول قرار لأبي بكر الصديق جعل من الأمر وضعا مستحيلًا..

مكة وقد عفا عنهم النبي علي يومئذ ونجح سهيل في وأد الفتنة في منبتها وصدقت فيه نبوءة النبي علي من أنه سيقف موقفا عظيما ببلاغته يذود فيه عن الإسلام.

ذلك أن الجيش الرئيسي للدولة كان متمركزا في معسكره تحت قيادة أسامة بن زيد رفي وكان النبي عليه قد جهز هذا الجيش لغزو قبائل عرب النصاري والروم الذين واجههم جيش المسلمين في غزوة تبوك من قبل..

وعندما اشتد المرض بالنبي عليه تأجل خروج الجيش الذى اجتمع فيه أبطال الصحابة وخيرة فرسانهم وتوفي النبي عليه والجيش لا زال رابضا في معسكره وبقى أسامة بن زيد ينتظر قرار الخليفة...

ففاجئ أبو بكر جميع الصحابة بإصدار أوامره للجيش بالتحرك نحو حدود الروم كما كان مقدرا له من قبل رغم أن الظروف السياسية المشتعلة كانت قد بلغت أقصاها في العاصمة واعترض عمر بن الخطاب وكبار الصحابة على هذا القرار لأكثر من سبب..

الأول: أن قبائل العرب المرتدة تجهز بعضها بالفعل لغزو المدينة ولم يكن في المدينة جيش بكفاءة وقوة جيش أسامة بن زيد الذي يعتبر القوة الضاربة في تلك الفترة فإذا خرج هذا الجيش في

أقصي حدود دولة الإسلام لحرب حلفاء الروم فالمدينة ستصبح مكشوفة بالكامل أمام جحافل الردة

الثاني: لم تكن حدود المسلمين عند تبوك تواجه خطرا محدقا أو تهديدا مباشرا من دولة الروم أصلا أبل كان الوضع شبه مستقر ولا يماثل الخطر الهائل القائم فعلا المتمثل في قبائل الردة وجيوشها.

فإن خروج الجيش الرئيسي لحرب الروم لا يتوفر له الضرورة أو الإستقرار الكافي لحرب خارجية تخوضها الدولة وهي على وشك السقوط

والنقطة الهامة أيضًا...

هى خط سير الجيش نفسه حيث سيقطع الجيش مسافة هائلة من المدينة المنورة إلى نهاية الساحل عند تبوك وسيمر في خط سيره بقبائل كثيرة من القبائل المتمردة بمعنى أن خطوط مواصلات الجيش

ستكون مهددة بحرب نظامية أو حرب عصابات قبل حتى أن يلقي عدوه المكلف بقتاله.

الثالث: في ظل تمرد الجزيرة العربية بأكملها على حكم الدولة كيف يمكن قبول قرار الخليفة بتوجيه الجيش الرئيسي لحرب عدو كامن هائل القوة مثل دولة الروم.

فهذا من الناحية الإستراتيجية البحتة لعب يصب في مصلحة العدو قطعًا لأن الجيش الرئيسي إذا واجه الروم فانهزم فسيفقد المسلمون غطاءهم العسكري وإذا انتصر فلن يسكت الروم ومتوقع جدا أن يبادروا بتجهيز جيوشهم للرد على دولة الإسلام مما يعنى مضاعفة الأخطار التي تواجهها المدينة.

الرابع: لو كان خروج الجيش الرئيسي ضروريا أفقد كان رأى الصحابة - وفق التدبير السياسي - استبدال القائد وهو أسامة بن زيد فطال التعر سنه البالغ مع عدم خبرته..

هذه كانت هي مجمل اعتراضات الصحابة والتي هي بالمقياس العلمي في فنون الإستراتيجية ١٠٠٠ اعتراضات منطقية مفهومة.

لكن موقف أبي بكر رَفِّ كان مختلفا بسبب وجود العامل الرئيسي المتمثل في وجود النص والأمر الإلهى الذى أمر به النبي عَلَيْهِ الصَّلَةُ وَالسَّلَامُ.

لهذا كان رد أبي بكر صارما لم يقبل فيه بالمشورة لأن أمر الله بالشورى كان -ولا زال- محكوما بالشئون التى لا وجود فيها للنص التشريعي..

<sup>(</sup>۱) فن إستراتيجية الحرب الشاملة هو تنسيق الجهد العسكري مع التجهيز السياسي والإقتصادى بما يُعرف باسم تجهيز الدولة للحرب ويعتبر هذا التجهيز من العوامل الرئيسية للفوز في أي معركة وتحقيق الأهداف العسكرية مرتبط دومًا باستقرار الدولة داخليًا.

فقد قال أبو بكر.. «إن النبي عليك أوصي وشدد في الوصية بأن أنفذوا بعث أسامة ووالله لو تلاعبت الكلاب بأرجل أمهات المؤمنين لأنفذن بعث أسامة».

أى أن أبا بكر تمسك بالنص والأمر النبوى وترك أمر الإعتراضات الجوهرية جانبًا تمامًا كما فعل في موقف صلح الحديبية الذى كان مشابها لهذا الموقف واتضح بعد ذلك صدق المعادلة القرآنية في وجوب الإتباع وترك أمر النتائج لله.

كما رفض رفضًا قاطعًا أن ينزع أسامة بن زيد من قيادة الجيش وقال لعمر بن الخطاب.. «ويحك يا ابن الخطاب أيوليه رسول الله وتريد منى أن أعزله».

ويتضح من الشدة التى اتبعها أبو بكر في ردوده مدى إدراكه وفهمه البعيد لمقاصد لشريعة فطالما أنه آمن بالله ورسوله فلا يمكن أن ينفصل هذا الإيمان عن تنفيذ الأوامر الإلهية المشددة دون

الاحتجاج بالاستحسان العقلي أو الإقتناع الشخصي وإلا ما الفارق بين المعبود والعابد ؟!

لأن المجال الذي يجوز فيه الاجتهاد والشوري والاستحسان العقلي هو مجال السياسة العامة في أمور المستجدات التي ليس فيها أمر صريح.

لهذا رأينا أبا بكر نفسه يمارس الشورى والاجتهاد في أمر أعظم من أمر جيش أسامة وهو أمر اختيار الخليفة والحاكم وانعقدت البيعة في هذه المناقشة عند سقيفة بنى ساعدة بمشورة جماعية لكبار الصحابة نظرا لأن النبي عليه لم يوص بنص صريح على اختيار أبي بكر لمنصب الحاكم وإنما اكتفي فقط بالنص على أبي بكر فيأمر إمامته للصلاة على المسلمين.

وبناء عليه..

ورغم أن التلميح لاختيار أبي بكر كان تلميحا شبه صريح إلا أن عدم وجود النص الصريح القطعى أخذه الصحابة على أنه مجال مفتوح للمناقشة والشورى.

لكن في أمر جيش أسامة بن زيد كان الأمر قطعيا من النبي الكذوا بعث أسامة».

وبالفعل بعد هذه المناقشة التي لم تستمر طويلا اقتنع سائر الصحابة بما قاله أبو بكر ثم جاء التنفيذ الحرفي لوصايا النبي عليك وأوامره (۱).

وتتبدى الإثارة في سير الحوادث بعد ذلك..

فعلى عكس كل التوقعات العقلية بأن يكون خروج جيش أسامة نقطة ضعف هائلة وتهديد للعاصمة في زمن الحرب فضلا على الأخطار التي سيواجهها الجيش أثناء سيره الطويل.

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل يرجى مراجعة مغازى بن عقبة وكتاب التاريخ الإسلامى لمحمود شاكر، الجزء الأول والثاني.

جاء التدبير الإلهى ليقلب الظروف العاتية إلى ظروف مواتية في سيناريو لا يمكن أن يخطر ببال أعتى المتفائلين.

فكانت البداية أن القبائل العربية التي شهدت مرور الجيش متجها صوب حدود الشام رأت في خروج الجيش نفسه - وسط هذه الظروف علامة قوة واستقرار تتمتع به المدينة المنورة أو إلا لما جرؤ الخليفة على أن يرسل هذا الجيش الضخم لقتال الروم وهو ينتظر قتال المرتدين من سائر أنحاء الجزيرة العربية!

ولنا أن نتخيل أن التفكير العقلي والإستراتيجي نفسه هو الذي ارتعدت بسببه القبائل التي شهدت مرور الجيش فكانت النتيجة أنهم لم يكتفوا فقط بعدم التعرض للجيش بل إن معظم قبائل ساحل الجزيرة ترك نيته المؤكدة في إعلان التمرد ورجع عن هذا وأرسلوا الزكاة كما كانوا يفعلون!

وبالتالي...

فمجرد خروج الجيش نفسه رد عن العاصمة وعن المسلمين معارك كثيرة كانوا سيتعرضون لها لو نفذت تلك القبائل نواياها بإعلان التمرد والاستمرار فيه والسير للمدينة.

ولسنا في حاجة للقول بأن أبا بكر والصحابة جميعًا ما كان يخطر ببالهم أن يترك مرور الجيش هذا الأثر عند هذه القبائل وإلا لاحتج أبو بكر على الصحابة بهذا التفكير وأوضح لهم أنها خطة مقصودة لكن أبا بكر احتج فقط بأنه ينفذ الأمر النبوى لكن النتائج ليست من شأنه.

والنتيجة التالية تمثلت في أن جيش أسامة لم يواجه قتالًا من جيش العدو لعدم حضور هذا الأخير أصلًا.

فاكتفي أسامة ببضع غارات سريعة أثبت فيها سطوة المسلمين ثم عاد بجيشه للمدينة ولم يخالف أمر الخليفة أو يجتهد فيه فيتوجه بقرار منفرد لقتال بعض قبائل المرتدين المستمرة في تمردها..

و نقطة التساؤل هنا..

هو موقف الروم العجيب وحلفائهم من العرب..

فمن المؤكد أن خروج جيش أسامة تم رصده ثم بعد ذلك هاجم جيش أسامة بعض مناطق العدو فعلًا وبالتالي أصبح الخطر محدقا بحدود الروم الجنوبية.

والروم وحلفائهم من العرب لديهم ثأر قديم مع جيش زيد بن حارثة «والد أسامة» وهم أيضا يعلمون تماما بالمخاطر التي تحيق بعاصمة الخلافة وانتفاض قبائل الردة ضد المسلمين..

فكيف بعد هذا كله يسكت الروم وحلفاؤهم عن أهم خطوة منطقية ينبغي اتخاذها وهي تسيير جيش هائل يهاجم حدود المسلمين ويتجه صوب المدينة سواء كان هذا بتنسيق مع قبائل الردة أو بعدم تنسيق ؟!

وكيف امتنع الروم عن انتهاز أهم فرصة لهم فى تاريخهم لتأمين حدودهم بصفة نهائية فى ظل تبعثر قوات المسلمين المحدودة لقتال قبائل العرب جميعا وخلو المدينة إلا من عدد قليل ؟!

وهنا كما تعودنا نترك الإجابة لذكاء القارئ...

## ثانيًا: حروب الردة والهجوم على المدينة

كان خروج جيش أسامة بن زيد فَطَّقَ وعن أبيه دافعًا للقبائل الموجودة بمحاذاة الساحل كي تراجع موقفها كما قلنا.

أما بقية القبائل فكان معرفتها بخروج جيش أسامة دافعًا عكسيًا وشجعهم على محاولة حصار المدينة والهجوم عليها مستغلين غياب الجيش الرئيسي وخلو المدينة إلا من بضع مئات من الصحابة والمقاتلين..

وبالفعل تمركزت قبائل عبس وذبيان بحشودهم خارج المدينة بعد خروج الجيش وأرسلوا للخليفة أبا بكر كي يفاوضوه من موقع قوة.

ولكن أبا بكر رفض التفاوض ورفض الرضوخ لشوطهم بمنع الزكاة التي كانوا يؤدونها للنبي عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ فرجع رسل عبس

وذبيان لجيشهم وقرروا القتال لكن أبا بكر كان قد فطن للغدر فحذر الصحابة وانتدبهم للدفاع عن المدينة.

وفى واحدة من أعجب معارك التاريخ نجح جيش الصحابة المكون من بضع مئات فى ردع حشود عبس وذبيان وهزموهم هزيمة منكرة على حدود المدينة فارتدوا عنها خائبين.

وتسبب هذا النصر في ثبات المسلمين الباقين على العهد كما تسبب في زيادة الغيظ من المرتدين مما دفعهم لإجراء وحشي تمثل في قتلهم للمسلمين من قبائلهم والذين رفضوا الإنضمام إليهم فى التمرد.

فقرر أبو بكر أنه سيأخذ حق وثأر هؤلاء الشهداء والاستمرار في التعبئة - رغم قلة الإمكانيات - بل والمبادرة بتجهيز المقاتلين وتقسيمها تحت قيادات مختلفة على أن يتولى كل قسم منها قبيلة من القبائل المرتدة..

ورغم عودة جيش أسامة بن زيد بعد قرابة سبعين يومًا في القتال إلا أن أبا بكر فضل أن يستريح الجيش قليلا بالمدينة قبل توجيهه للقتال مجددًا..

ثم أقدم أبا بكر على أخطر قرار عسكري من الممكن أن يتخذه قائد في مواجهة عدوه..

كان هذا القرار أنه انتدب الناس والجموع وحشدهم للقتال ثم قسم هذه الحشود إلى ألوية وكتائب مكونة من أحد عشر لواء لا يبلغ أكثرها عدد الأربعة آلاف مقاتل فقط.

أى أنه قام بتقسيم الجيش الموحد لفتح إحدى عشرة جبهة للقتال ودفعة واحدة وفى وقت واحد وليس في كل هذه التقسيمات جيش يتمتع بالإمكانيات والعدد الكافي لوصف «الجيش».

فى حين أن القبائل المرتدة كان من بينها بعض القبائل كثيرة العدد والعدة إلى حد كبير وليس هناك أى لواء من الألوية المقسمة يبلغ عدده أو يكافئ أى جيش من المرتدين..

هذا فضلًا على أنه استبقي عددا من الأنصار كلواء احتياطي للدفاع عن المدينة..

وزاد من خطورة القرار أن الألوية المقسمة كانت ستقاتل فى مناحى الجزيرة العربية كلها على مسافات وخطوط مواصلات هائلة الإتساع مما يعنى أن كل لواء منها كان مسئولا عن نفسه ولم يكن فى الإمكان نجدة أى لواء بمدد من باقى الألوية!

وإذا وضعنا هذا القرار تحت منظار الدراسة الإستراتيجية فلن نجد في التاريخ العسكري المقروء كله قرارا بمثل هذه الجرأة..

فلا توجد دولة - مهما بلغت قوتها - تقوم بتقسيم جيوشها بهذا الشكل في مواجهة أعداء مكافئين لها في القوة فما بالنا إن كان الأعداء يتفوقون أصلا في العدد والعدة..

والأمر الوحيد المقبول استراتيجيا لهذا التقسيم هو أن الدولة العظمى يكون لها عدة جيوش تقاتل في عدة جبهات لكن مع شرط أساسى وهو أن تكون هذه الدولة أعظم قوة من مجموع أعدائها بكثير

وبالتالى يكون من المنطق أن تنقسم جيوشها على عدة جبهات في وقت واحد..

أما أن تكون القوة المتوفرة للدولة هي قوة بالكاد تسمح بتكوين جيشين أو ثلاثة جيوش على أقصي تقدير وفي مواجهة أعداء يتفوقون بأضعاف على مجموع قوات تلك الدولة..

ورغم هذا تقوم الدولة بتقسيم هذه الجيوش الثلاثة إلى أحد عشر قسما يقاتل كل منهما جيشًا مختلفًا فهذا معناه إنتحار عسكري مؤكد تحت أى مقياس منطقي..

ومن ضمن المبادئ العسكرية الأساسية أن نقطة ضعف أى دولة فى زمن الحرب هو مبادرتها بفتح القتال على عدة جبهات فهذا لا يمكن أن يؤدى للنصر بل الصواب أن تتمركز القوة فى جبهة واحدة ما أمكن ذلك وإن انقسمت فيكون القتال على جبهتين فقط ولمدة محدودة وإلا فهى الهزيمة..

وبمراجعة سريعة لأكبر معارك التاريخ وهي الحرب العالمية الثانية..

سنلقي الضوء على النتيجة الفادحة لفتح الحرب في أكثر من جبهة والتى كانت السبب الرئيسي فى هزيمة الألمان بإجماع مؤرخى العسكرية.

فالزعيم النازى هتلر كان يمتلك قوات مسلحة عملاقة مكونة من ستة جيوش وبدأ حربه بتخطيط سياسي متين تمكن به من استغلال ضعف انجلترا وفرنسا وتخوفهم من الحرب فنجح في استغلال الفرصة ليغزو دول أوربا الضعيفة منعدمة القوة ثم كان إنجازه الأكبر في إسقاط فرنسا إحدى القوتين العظميين مع بريطانيا..

<sup>(</sup>۱) في التعريف العسكري يبدأ التكوين بالمسميات الآتية «فصيلة ثم كتيبة وتتكون من عدة فصائل ثم لواء ويتكون من عدة كتائب ثم فرقة وتتكون من عدة ألوية ثم جيش ويتكون فرقتين فأكثر» بخلاف الأسلحة المستقلة كالطيران والبحرية ومجموعات الصاعقة.

ثم استعد لغزو بريطانيا بتخطيط استراتيجي بارع أيضا عن طريق عقد معاهدة عدم اعتداء مع الإتحاد السوفياتي الذي كان يمتلك قوة جبارة لكنه وقف متحاشيا الحرب واستغل رغبة هتلر فزوده بالخدمات اللوجستية وغيرها..

وصمدت بريطانيا طويلًا نظرًا لأنها مجموعة جزر يحيطها الماء من كل جانب فأراد هتلر تطويعها بهجمات الطيران التي صبت النيران الكثيفة فدمرت لندن ومعظم المدن الكبري ولكن تشرشل رئيس وزراء بريطانيا واصل المقاومة..

ولم يكن هناك شك عند كافة المراقبين من انتصار هتار المؤكد بعد استفحال قوته وجيوشه خاصة بعد أن فتح القتال في الجبهة الإفريقية ونجح في غزو كافة المستعمرات البريطانية والفرنسية في ساحل البحر المتوسط واستعدت قواته بقيادة روميل لدخول مصر التي كانت واقعة تحت الإحتلال البريطاني..

وهكذا كانت الصورة أمام العالم تؤكد نجاح هتلر سواء بانتصاراته المتوالية أو بوقوف الإتحاد السوفياتي على الحياد وابتعاد أمريكا تماما عن الحرب واكتفائها بتقديم الدعم لبريطانيا ورفضها القاطع للدخول في الحرب إلى جوار الحلفاء..

ثم فجأة..

تخلت العبقرية الإستراتيجية عن هتلر فاتخذ قرار منفردا بغزو الإتحاد السوفياتي!

ووقف كافة القواد الألمان ضد قرار هتلر الأحمق الذى كان سيدفع بالإتحاد السوفياتي للحرب إلى جانب الحلفاء وهذا معناه خسارة المناجم السوفياتية وإمدادات الحديد فضلا على الإمكانيات العسكرية والبشرية التي يمتلكها الإتحاد السوفياتي والتي ستصب في صالح الحلفاء ولكن ديكتاتورية هتلر كانت عاصفة وأصر على قرار الغزو وأطلق عليه «عملية بارباروسا» أو عملية «ذو اللحية الحمراء».

وبالفعل توجهت القوات الألمانية واجتاحت أراضي الإتحاد السوفياتي بنجاح هائل وانهزمت الجيوش السوفيتية أمام القوات الألمانية الخبيرة نظرا لعامل المفاجأة أوأيضا لأن القائد السوفياتي ستالين كان قد أعدم وتخلص من أبرع قيادات الجيش السوفياتي بسبب خشيته منهم فكانت النتيجة افتقار الجيوش السوفياتية للعقليات العسكرية المكافئة للخبرة الألمانية..

لكن هذا الأمر لم يستمر طويلا..

فالقرار الإستراتيجي الصائب يحمل النجاح للجيش الضعيف والقرار الخاطئ يحمل الفشل لأبرع الجيوش..

فقد انهزمت القوات السوفيتية وتراجعت طويلا حتى وقفت على بُعد أربعين كيلومترا من موسكو لكنها مع طول الفترة هضمت المفاجأة كما أفرزت الحرب القيادات الميدانية المناسبة وساعد على انقلاب دفة الأمور توقف الجيوش الألمانية وعدم إقدامها على دخول العاصمة موسكو..

ومع التوقف الألمانى دخل فصل الشتاء ودخول الشتاء للأراضي الروسية معناه الموت الناقع فانقلب الطقس الروسي حليفا للأراضي الروسية معناه الموت الناقع فانقلب الطقس الروسي حليفا حالعادة - لأصحاب البلد وكما ساهم فى إنقاذهم من غزو نابليون من قبل كان له دور كبير في تحطيم معنويات الجيش الألمانى وانخفاض المؤن بعد تعطل خطوط المواصلات واستغلها الجيش السوفياتى ليهاجم الألمان بضراوة شديدة حتى وقعت الواقعة وتم حصار الجيش الألمانى السادس بأكمله وسط الجليد فى ظل ظروف مأساوية.

وبعد فترة بسيطة استسلم هذا الجيش بأكمله للسوفيات ليكمل الجيش الروسي طريقه بعد ذلك حتى دخول العاصمة برلين لا سيما

عقب انضمام أمريكا للحرب بعد أن ضرب اليابانيون الأسطول الأمريكي في بيرل هاربر (١٠).

وهكذا..

سقط التفوق العسكري الألماني الهائل بسبب قرار استراتيجي خالف كافة الأعراف العسكرية والذي تمثل في إقدام هتلر على غزو الإتحاد السوفياتي قبل أن ينتصر في معركته المصيرية مع بريطانيا..

وهذا ما كان من نتيجته أنه قلب السوفيات من حليف مهادن وداعم إلى عدو فضلًا على خسارته لإمداداتهم..

بخلاف أنه منح البريطانيين فرصة التقاط الأنفاس كانوا في أشد الحاجة إليها حتى يتمكنوا من التحرك بحرية على المستوى السياسي لدفع الأمريكيين لدخول الحرب.

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل يرجى مراجع كتاب «موسوعة الحرب العالمية الثانية، د. حسين الحسيني» وكتاب «الحرب العالمية الثانية» للدكتور رمضان لاوند وكتاب «معارك الحرب العالمية الثانية - فريد الفالوجي».

وهو ما تم فعلا حيث أن دخول الولايات المتحدة للحرب تم بعملية مخابراتية أمر بها تشرشل نفسه عندما عجز عن إقناع الأمريكيين فأصدر أوامره لجهاز المخابرات البريطاني بالتصرف.

فتمكن جهاز المخابرات البريطانى من خداع المخابرات اليابانية عن طريق تسريب معلومات وخطط عسكرية وهمية تقول بأن الأمريكيين يستعدون لدخول الحرب ومهاجمة السواحل اليابانية عن طريق أسطولهم في «بيرل هاربر».

وابتلعت اليابان الطعم وقامت بضربة استباقية بسلاح الطيران محت فيها الأسطول الأمريكي من الوجود مما منح الشرعية الكاملة للرئيس الأمريكي روزفلت كي يبرر للشعب الأمريكي قراره بدخول الحرب رغم تعهداته السابقة بعدم الدخول.

أى أن قرار هتلر بفتح الحرب على جبهتين فقط فى نفس الوقت مع خصوم أكفاء له فى القوة كان من نتيجته أن جلب لنفسه عدوين خارقين وهما السوفيات والأمريكان!

وعلى ضوء هذا الشرح المبسط لميكانزم التخطيط العسكري.. فالوضع الذي كانت عليه جيوش المدينة المنورة كان يقول بمدى الخطورة التي ستنجم عن تفتيت القوة العسكرية إلى أحد عشر لواء في أحد عشر جبهة.

هذا بخلاف أن معارك الألوية الأولى لم يكن من مهامها التصدى لأعتى قوة فى المرتدين وهى جيش مسيلمة والذى كان يستغل الوقت للتجهيز والتحصين والإستعداد لمعركته الكبري مع المسلمين..

والمنطق العقلي المحض يقول بأنه لا توجد فرصة للمسلمين لتفادى الهزيمة المؤكدة.

ورغم أن أبا بكر في هذه المرة لم يكن لديه أمرا صريحا أو نصا من القرآن يقول بتقسيم الجيوش إلا أنه كان يسير على خطى «النظرية القرآنية» التي تقول: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسۡ تَطَعۡتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْفَرْآنية ﴾ التي تقول: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسۡ تَطَعۡتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْفَرْآنية وَعَدُوّ كُمْ وَءَاخِرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ نَعْلَمُونَهُمُ

الله يُعَلَمُهُم وَمَا تُنفِقُوا مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ اللهِ يُوَفَّ إِلَيْكُم وَأَنتُمْ وَأَنتُمْ لَا نُظُلَمُونَ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

فلم يكن في عقيدة المسلمين يومئذ أى رهبة من قصة التفوق العددى وتفوق العتاد لعدوهم فهذا كله في نظرهم عبارة عن هباء منثور طالما خرجوا للقتال بعقيدة سليمة لا تشوبها شائبة وبيقين بنصر الله كما وعد في كتابه..

وجاءت نتائج الحوادث بتوالى النجاحات المبهرة على مستوى كافة الجيوش دون استثناء..

وكلما فرغ لواء من معركة وجهه الخليفة لمعركة أخرى..

حتى اجتمع جيش المسلمين الأكبر بقيادة خالد بن الوليد لمواجهة مسيلمة الكذاب في أكبر معارك الردة وأكثرها عنفا..

وانتصر المسلمون انتصارا مؤزرا على مستوى الجزيرة العربية بأكملها ألتعود كافة القبائل بلا استثناء إلى طاعة الدولة المركزية بعد سلسلة معارك دامية استمرت قرابة عام ونصف..

وكالعادة نوجه السؤال هنا..

كيف -وبأي منطق- نتصور هذا الانتصار الساحق على مستوى كافة المعارك وبهذا النجاح المذهل في ظل وضع استراتيجي لا يتوفر فيه للمسلمين أى نقطة تفوق من أى نوع ؟!

لا سيما وأن الجانبان المتصارعان هنا من العرب أي من نفس الجنس ومن نفس الثقافة والخلفية العسكرية ويتمتع كلاهما بنفس صفة الحمية والجسارة في القتال.

فما هو العامل الخفي الذي جعل الإنتصار في جانب المسلمين رغم تفوق أعدائهم بنسبة واحد إلى عشرة ؟!

ورغم تضافر الظروف الخارجية كلها ضد المسلمين ؟!
من المستحيل أن نجد إجابة منطقية يقبلها العقل المتجرد
إلا إجابة «النظرية القرآنية» التي بعثها الله تعالى ووعد فيها بالنصر
لمن يقاتل في سبيله حتى لو تضافرت كافة العوامل لهزيمته..

ومن الجدير بالذكر هنا أن ننبه مجددا لنقطة التفرد التى تميزت بها التجربة الإسلامية وهو أن تلك المعارك وهذه الأحداث النادرة عرفها التاريخ البشري كثيرا في مراحل استثنائية وذكرها التاريخ كتجارب متفردة لا تتكررلكنها مع التجربة الإسلامية كانت عبارة عن خط متصل لا ينقطع ويتكرر باستمرار وبشكل يثير الذهول لأعدائهم...

والنقطة الأكثر إثارة..

أن المسلمين كانوا يتعاملون مع الأمر على أنه أمر طبيعى فيتخذ الخليفة قراراته الإعجازية وتكليفاته بالمهام العسكرية فيتلقفها القادة بالتنفيذ وكأنهم بصدد أمر تقليدى لا حاجة لهم فى مناقشته ولا يثير الجنود أو القادة أدنى تحفظ أو سؤال عن الفارق الضخم بين القوة الواقعية المتوفرة للجيوش على الأرض وبين الأهداف العسكرية المطلوب تنفيذها..

فكانت الجيوش تخرج للغزوات لأداء تكليفات مستحيلة دون تحفظ ومهما بلغت قوة العدو وكأنهم بصدد عمل تقليدى يفعلونه كل يوم!

وتأتى النتائج بعد ذلك لتؤكد على هذه الحقيقة..

وهى أن المسلمين بالفعل كانوا يقومون بتلك المهام التى أثبتت التجربة أنها مهام تقليدية لا وجود فيها لإحتمال واحد بالهزيمة بل كان المستغرب لديهم هو حصول أى كبوة فى أى غزوة مهما كانت مررات الكبوة منطقية ومحتملة الحدوث ...

<sup>(</sup>۱) بالفعل تعامل المسلمون مع الكبوة التي تعرض لها جيش أبي عبيد الثقفي أمام الفرس على أنها كبوة مستغربة ما كان لها أن تحدث رغم فارق القوة الهائل بين جيش أبي عبيد الثقفي وبين جيش فارس وظروف القتال نفسها في تلك الغزوة المعروفة باسم موقعة الجسر حيث تم حصار جيش المسلمين عبر مانع مائي متسع وهوجم جيش المسلمين أثناء عبوره للجسر.

فما هو الدافع أو السر الذي جعل من تلك المهام غير التقليدية أمر عاديا بالنسبة للمسلمين يفعلونه دون أدنى تحفظ ؟!

هو بلا شك الثقة فى مبادئ النظرية القرآنية التى نزل بها الوحى وطبقوها مرات وكرات منذ عهد النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ واستمروا يثبتونها فى كل مرحلة بعد ذلك.

## ثالثًا: معارك فتوحات فارس والروم وعجائبها لـ

لو أننا طبقنا قواعد العلوم السياسية على الوضع الذى كان في دولة الخلافة عقب حروب الردة فسنجد أمامنا دولة ناشئة خرجت لتوها من حروب متوالية لقمع التمرد العسكري الرهيب الذى عم سائر أنحاء الدولة خسر فيها المسلمون آلاف الشهداء من خيرة الصحابة والمقاتلين.

وبالتالي..

فالرؤية السياسية السليمة التى يفرضها الواقع تقول بأن الحاكم عليه أن يوسع من دائرة الإستقرار وتقوية دولته إجتماعيا وإقتصاديا لعدة أعوام دون أن يفكر في أى حرب قادمة لأى سبب..

بل عليه بذل الجهد السياسي الكبير كى لا يضطر لخوض حرب دفاعية ضد أى عدو متربص لأن خوض أى معركة كبري في ظل تلك الظروف معناه استنزاف لا نهائي لقدرات الدولة الناشئة ومواردها المحدودة.

هذا بالطبع ما تفرضه الرؤية السياسية التقليدية في تلك الحالة.. ولنا أن نتخيل أن دولة الخلافة في هذا الوقت الحساس لم تبادر لخوض حرب وفقط.

بل بادرت لوضع الخطط الهجومية لإعلان الحرب على أعتى قوتين في العالم القديم دون أن تمنح نفسها فرصة التقاط الأنفاس عقب انتهاء معركة اليمامة الهائلة آخر وأقوى حروب الردة!

ولا شك أننا لو وضعنا هذا السيناريو أمام أى مستشار سياسي أو عسكري دون أن نخبره بأن هذا السيناريو قد وقع فعلًا..

فسيكون رد الفعل من هذا المستشار هو الحكم على هذه الدولة بالضياع التام بنسبة مائة في المائة دون أن يضع احتمالا عكسيا ولو حتى بنسبة واحد في المليون..

فالدولة التي تعانى من تمرد وعصيان مسلح يعم أطراف الدولة كلها ثم تنجح في فرض سيطرتها على المتمردين هي دولة بلا شك قابلة للإنهيار إذا فاجأها أي طارئ آخر يقوض أو يهدد الإستقرار.

وعليه..

فلم توجد دولة فى العالم تعرضت لهذه الظروف إلا وتفادت كافة الأزمات التى يمكن أن تهز الإستقرار المتذبذب الناشئ عقب حرب كبيرة مثل حرب الردة.

هذه واحدة..

والثانية وهي الأنكي..

من المستحيل أن يقتنع مستشار سياسي أو عسكري بأن قيادة هذه الدولة تمتلك الجرأة لاتخاذ قرار حرب بنفس الجيوش التي خرجت منهكة من معارك متوالية..

وضد من..؟!

ضد أقوى قوتين في العالم في وقتهما!

والأمر يشبه أن تقوم دولة إفريقية منعدمة الموارد بالسيطرة على تمرد عسكري داخلها وفور نجاحها في إنهاء التمرد - الذى خسرت فيه الكثير من قوتها العسكرية المحدودة - تقوم بإعلان الحرب على الولايات المتحدة وروسيا معا وفي وقت واحد!

فهل يوجد عاقل يمكن أن يتصور أو يتوقع بقاء هذه الدولة على الخريطة أصلًا ؟!

لكن دولة الخلافة في عهد الصديق والفاروق اتخذت القرار فعلًا ونفذته وحاربت الفرس والروم معا فأسقطت ومحت وجود

الإمبراطورية الفارسية نهائيًا ثم فضت على سلطان الروم فى الشام وإفريقيا وحصرت الروم داخل حدودهم التاريخية فى أوربا!

فكيف يمكن تصور حدوث مثل هذه المعجزة ؟!

فالروم والفرس لا يوجد مؤرخ أو حتى شخص عاقل يمكن أن يُهُون من قوتهم الكاسحة وإمكانياتهم الهائلة والمسلمون قوتهم محدودة ومعروفة أيضا..

ولو أنهم انتصروا على الفرس والروم معًا ولكن بقوة تقترب – ولو قليلًا – من قوة الدولتين فساعتها يمكن أن نفسر هذه المعجزة العسكرية بأن جيوش العرب حطمتهما بحسن التدريب وشدة البأس وبراعة استخدام أدوات القتال وأسلحته..

لكن هذا غير متحقق أصلا..

فكيف تمكن السيف والرمح مع قلة العدد من تحقيق هذه المعجزة...

وأى سلاح هذا الذى استخدمه المسلمون طيلة معارك الفتوحات فصار النصر حليفهم على طول الخط؟!

لا شك أن الإجابة المنصفة تفسر...

وهى المعادلة القرآنية الثابتة والتى معطياتها صدق العقيدة ونبُل الهدف فتكون النتيجة تدخلا إلهيا كاملا يحقق النصر بلا أدوات.

ولعل القارئ الكريم يتذكر أننا عندما تحدثنا عن الوضع السياسي في ذلك الحين أقلنا إن القوتين العظميين في هذا الزمان كانتا فارس والروم..

وكانت الحرب بينهما سجالًا وكلتاهما تمتلكان أعتى الجيوش على مستوى العالم من حيث العدة والعتاد والتكتيك الحربي.

ويتذكر القارئ أيضا أننا شرحنا كيف كان الخوف والرعب يهيمن على قلوب العرب في الجزيرة من ناحية الفرس والروم وكيف أن قوة الدولتين كانت مضرب الأمثال حتى أن العربي إذا أراد أن

يضرب المثل بكارثة ماحقة يقول: «ما الذى حدث هل هجمت غسان ؟!».

والغساسنة والمناذرة كانوا مجرد حلفاء فقط للروم والفرس بالإضافة لنظرة الفرس والروم الدونية للجنس العربي.

وهذه الأمور كلها كانت أمرًا طبيعيًا نظرا للفارق غير المحدود بين طبيعة الإمبراطورية المتمثلة في فارس والروم والطبيعة القبلية المتمثلة في الجزيرة.

ولو أننا نظرنا فقط للجانب العسكري فالفارق المذهل بينهما وبين العرب يتمثل في الآتي..

\* الروم والفرس كانوا يمتلكون جيوشا تعدادها بملايين المقاتلين بخلاف إحتياطى بشري هائل وانتشار لقواتهم على مختلف أراضي الإمبراطورية حيث سيطرت فارس على العراق وآسيا وسيطرت الروم على أوربا والساحل الإفريقي والشام.

بخلاف آلاف الحصون والمدن العسكرية ذات الأسوار الهائلة بالإضافة للخبرة القتالية العاتية التي امتلكها كل منهما من جراء خوض الحروب بشكل مستمر لألف عام تقريبًا..

\* طبيعة الجيوش الفارسية والرومية كانت مخالفة تمامًا للشكل الذى يعرفه العرب عن الحروب فالعرب لم تعرف شيئا من أبجديات علوم العسكرية والتخطيط وتقسيم الجيوش إلى كتائب وكراديس فحرب العرب - كما وصفوها - هي حرب غارة ـ ليست حربا نظامية وتعتمد على العشوائية الكاملة في الهجوم والإنسحاب..

وكان الإستثناء الوحيد في هذا هو سيف الله المسلول خالد بن الوليد والذي كان قائدا عسكريا بالمعنى الحرفي للكلمة وبالفطرة لا بالخبرة وهو الذي يعود إليه الفضل في إستخدام تقسيم الكتائب والكراديس ووضع الخطط التكتيكية.

بينما الروم والفرس جيوشهما جيوشا نظامية تمتلك القيادة العسكرية المؤهلة والمدربة.

\* لم يعرف العرب شيئا من سلاح الحرب إلا الخيول والإبل والسيوف والرماح والنبال.

بينما الروم والفرس كانت لديهم الحصون العسكرية وآلات الحصار والمجانيق والخنادق<sup>11</sup> وفي استخدام العربات وكتائب الجند المدرعة بالحديد واستخدام الأفيال المدربة على اقتحام الحرب فضلا على الأساطيل البحرية وغيرها من الأسلحة الإستراتيجية التي لم يكن العرب على دراية بها ولم يواجهوا شيئا منها من قبل..

وهذه الأسلحة وحدها مجرد وجودها في معركة بين جيش يستخدمها وجيش لم يرها أو يتدرب عليها معناه الهزيمة المؤكدة للطرف الثانى بغير جدال

ورغم هذا..

<sup>(</sup>۱) استخدم المسلمون خطة الخنادق مرة واحدة في حرب الخندق وكانت الفكرة من سلمان الفارسي الذي نقلها للنبي عليه ولم يكن العرب يعرفون شيئا عنها وفوجئت قريش بها وكانت أحد أسباب هزيمتها

وفور انتهاء معركة «اليمامة» بدأت قصة حرب فارس والروم..
والقصة من بدايتها تحمل الإعجاز أفقد جاء المقاتل الشيبانى
الفذ «المثنى بن حارثة» صاحب التاريخ الطويل من العداء المتجذر
للفرس منذ الجاهلية أتى إلى الخليفة أبي بكر الصديق ليطلب منه
الإذن في أن يتأمر على قومه ويرأس الكتائب التى كونها من قبيلته
لمهاجمة خطوط وأراضي الإمبراطورية الفارسية على مشارف
العراق.

واستشار أبو بكر أصحابه وأقروا طلب المثنى لكونه لم يطلب جديدا لأنه بالفعل كبير قومه وابن سيدهم وله شعبية وارفة بين أبناء قبيلته..

والمدهش حقا هنا..

أن المثنى لم يأت طلبا للولاية على قومه بالإمارة باسم الخليفة بل طلب إمارة الجند الذين جمعهم متطوعين بغرض حرب الإمبراطورية الفارسية!

وإزاء هذا الطلب المذهل الذي يجعل من مهاجمة الفرس أمرًا بسيطًا كأنه رحلة صيد جاء رد فعل الخليفة وأصحابه أكثر إثارة للدهشة..

حيث أقروه على هذا وأشاروا على أبي بكر بأن الوقت قد حان للبدء في فتح فارس!

كل هذا وخيول جيش خالد لم يجف عرقها من معركة اليمامة! ثم يستمر مسلسل الدهشة عندما يقرر الخليفة أن يبعث بخالد بن الوليد إلى حرب الفرس من جبهة أخرى ليعاون المثنى على إنجاز مهمة تحرير العراق كبداية لفتح فارس..

وليت الأمر اقتصر على هذا بل كان المدهش وجود تفصيلة صغيرة في أمر الخليفة.

وهى أن الخليفة أرسل إلى خالد - وكان لا يزال باليمامة - أن ينتدب ويشجع الجيش الذى معه للخروج إلى العراق ولكن مع شرط هام.

وهو أن يجعل طلبه بصيغة الطلب لا الأمر وأمره الخليفة أن يذهب لقتال الفرس بمن رغب من جند جيش اليمامه أما من رغب بالعودة للإستراحة من عناء القتال فلا يمنعه.

وبالفعل رجع معظم جيش خالد إلى المدينة المنورة بسبب إجهادهم العنيف وتبقي معه ألفيّ فارس فقط..

فأرسل خالد للخليفة يطلب منه المدد فكلفه الخليفة بأن يجمع المتطوعة من اليمامة والقبائل المتاخمة له وبالفعل نفذ خالد الأمر وتجمع تحت يده بعد التحرك حوالي ١٨ ألف مقاتل!

شيئ مذهل في الحقيقة!

فالخليفة يرسل إلى خالد وجيشه المتمركز بقوته في اليمامه أمرا صارما أن يعيد جنده الراغبين في العودة ولا يصطحب معه إلا من رغب بمواصلة الجهاد!

ثم يطلب خالد المدد فيأمره الخليفة بجمع المتطوعين للقتال!

أى أن خالد بن الوليد سار إلى حرب الفرس بجيش يبلغ تعداده ١٨ ألف مقاتل وهم لا يتجاوزن بهذا العدد تعداد كتيبة في جيش الفرس.

وليت الأمر اقتصر على هذا بل الغالبية العظمى من جيشه من المتطوعين أى -بلغة العصر - من جند الإحتياط لا الجند النظامية (٠٠).

وتحرك جيش خالد صوب حدود العراق ليبدأ سلسلة من حلقات الكوميديا السوداء حَلّت على إمبراطورية فارس..

<sup>(</sup>۱) الجيش النظامي هو عدد المقاتلين من الجنود المجندة للخدمة العسكرية أو الجنود النظامية والضباط المحترفون أما قوات الإحتياط فهي الرصيد الإستراتيجي القابل للتجنيد من المدنيين مع المجندين الذين سبق لهم التجنيد سابقًا ولا زالوا في فترة الطلب وبالطبع فالفارق ضخم بين الجندي النظامي وجندي الإحتياط من حيث الجاهزية للحرب فالجندي النظامي مجند في الخدمة بالفعل وتدريبه قائم أما جندي الإحتياط فهو جندي تم تسريحه وفقد جاهزية القتال ويحتاج لإعادة التدريب أو جندي لم يتم تجنيده أصلًا من قبل.

فقد واجههم فى ست معارك تقريبًا كان يخرج من حرب أخرى ويواجه في كل حرب جيشًا مختلفًا بقائد مختلف فقد سحق الجيش الفارسي في معركة (نهر الدم) وفى نفس العام انتصر على الجيش الفارسي التالى فى معركة «ذات السلاسل» ثم معركة «الولجة» وكل هذا فى إيقاع سريع لا يهدأ!

وهنا يلفت نظرنا أستاذنا الدكتور «مجدى الربعي» أستاذ التاريخ الإسلامى بمصر إلى واقعة لطيفة حدثت عند موقع «عين التمر» في بادية العراق فقد شاهد خالد بن الوليد إحدى كنائس نصاري العرب وبها نحو أربعين غلاما يتعلمون مبادئ النصرانية (۱۰۰۰).

<sup>(</sup>۱) كان الروم قد انتصروا في الجاهلية على الفرس وردوا هزيمتهم التي تمكن فيها = الفرس من احتلال الشام ومصر فقام الروم باحتلال العراق فترة من الزمن انتشرت معها الديانة المسيحية على المذهب الرومي في العراق وأصبحت المسيحية إحدى الطوائف القليلة الموجودة في مملكة الفرس مع طوائف أخرى تمثل أقليات بالنسبة للديانة المجوسية دين الدولة الفارسية الرسمي.

وطبقًا لتعاليم الإسلام فقد أمنهم خالد بن الوليد على عبادتهم إن شاءوا البقاء على دينهم .. وأسلم بعضهم

فكان من بين الذين أسلموا ثلاث غلمان وهم (نصير ويسار وسيرين)..

فيشاء الله أن يتزوج الغلمان الثلاثة بعد إسلامهم لينجب كل منهم نجما من نجوم الإسلام فأنجب نصير ابنه موسي بن نصير وهو القائد العسكري الفذ الذى فتح الساحل الإفريقي كله وكان له اليد العليا في فتح الأندلس عندما أرسل إليها طارق بن زياد وأنجب سيرين ابنه محمد بن سيرين وهو أحد أهم التابعين وعلماء الحديث وهو صاحب الباع الطويل والشهرة الكبيرة في تفسير الأحلام بمنهج القرآن والسنة.

وأنجب يسار ابنه اسحاق بن يسار الذي صار واحدًا من أعلام علماء التابعين في مجال كتب السير والمغازى وبعد معركة الولجة

قرر خالد أن يستريح بجيشه قليلًا وأظنه فعل ذلك لكى لا يصيب أباطرة فارس بضغط الدم وكافة الأمراض المزمنة!

ثم خاض معركة «أليس» واستخدم في هذه المعركة نفس ما استخدمه سابقا من إستراتيجية «الكماشة» التي تمكن من محاصرة الجيش الفارسي بها وأوقع بهم الهزيمة أيضا ليضطرب ميزان الفرس في العراق تماما بعد هذه النتائج المذهلة وهو ما أدى فيما بعد إلى سقوط «الحيرة» عاصمة العراق ثم فتح العراق بأكملها بعد ذلك.

والشاهد من تلك المعارك المتواصلة أن خالد لم يهدأ من مواصلة الزحف بنفس الجيش الذى خرج به وواجه الفرس بتكتيك عسكري غير مسبوق في العقلية العربية من قبل وفتك بأربعة جيوش فارسية شاركها جيش من نصاري العرب وفروا جميعا من أمامه بالإضافة إلى أن خالد بعد هذا العناء تمكن من الزحف بستة آلاف مقاتل استجابة للقائد عياض بن غنم الذى كان يعانى الإجهاد مع

جيشه في حصار «دومة الجندل» وتعاظمت عليه هجمات وحصار قبائل عرب النصاري.

فسار خالد إليه ونجح مع عياض بن غنم في فتح الحصن عنوة. ولما علم الفرس وحلفاؤهم من النصاري العرب بمقدمه إلى دومة الجندل فهزمهم خالد في موقعة «الحصيد»..

ولما فرغ خالد من هذا كله كانت فارس قد أصبحت تحت التهديد لأن العراق سقطت وانفتح الطريق لتهديد «المدائن» ولهذا جمعت الإمبراطورية أعتى جيوشها ووضعتهم جيشا خلف جيش للدفاع عن المدائن.

وتوقف خالد قليلا ثم سار إلى النقطة التي تتلاقي عندها حدود الروم والفرس في موقع «الفراض» فعلم الروم أيضًا بوجود خالد ودارت هناك معركة خالدة ومميزة اجتمعت فيها الروم والفرس معاعلى قتال خالد بن الوليد فهزمهم هزيمة منكرة.

وكانت معركة الفراض هي آخر معركة يخوضها خالد في فارس..

ذلك أنه بعد هذه الإنتصارات المذهلة جاء قرار الخليفة إلى خالد أن يقتسم جيش العراق بينه وبين المثنى بن حارثة ليسير خالد من العراق إلى الشام كى يكون قائدا عاما لجيوش المسلمين التى اجتمعت لقتال الروم وجحافلهم القادمة عند اليرموك!

وهنا أيضا لابد لنا من وقفة!

فلا شك بعد هذه التفاصيل سنجد أن علوم العسكرية والعلوم السياسية لو أصبحت كائنا متكلما لأصابها الخرس الهستيري من أسلوب تعامل دولة الخلافة مع حرب الروم والفرس.

فالخليفة الصديق وصلح بعد أن انطلاق جيوشه للدفاع عن الدولة ذاتها في حروب الردة لم يمنح نفسه الفرصة للإستراحة ليصدر القرار بغزو إمبراطورية فارس.

وينجح المسلمون بالفعل في فتح العراق كاملة في متوالية حربية ليس لها نظير على الإطلاق..

إلى هنا سنجد أنفسنا أمام انقلاب تام لكل مفاهيم العقل والمنطق..

فما بالنا إذا علمنا أن قرار الخليفة بحرب فارس تزامن معه -في نفس الوقت تقريبًا - قرار آخر لقوات أخرى بقواد آخرين وجهها الخليفة لضرب حدود الروم في الشام.

وكان على رأس هذه الجيوش نجوم بارزة من الصحابة مثل وأبو عبيدة بن الجراح عمرو بن العاص ويزيد ومعاوية بن أبي سفيان وعكرمة بن هشام وشرحبيل بن حسنة.

وكان تحت يد هؤلاء القادة جيوش لا يتعدى أكبرها ستة آلاف مقاتل أ ونجحوا فعلا في هزيمة الروم بأكثر من موضع وفتحوا مناطق واسعة من الشام مثل بصرى وبعلبك وحمص وفلسطين. وعندما أدركت الروم مدى خطورة الوضع جمعوا جيوشهم في الشام بأكملها لتكوين واحد من أكبر الجيوش عتادا وعدة في التاريخ حيث بلغ مائتى ألف مقاتل بخلاف المجندين من عرب الشام الذين أمدوا الروم بأعداد غفيرة وكل هذا تحت قيادة أبرع قواد الروم «ماهان».

بالإضافة إلى حشد هائل من الحصون والدروع وأدوات الحرب غير التقليدية.

ولنتوقف هنا لحظة لنسأل..

كيف اتخذ الخليفة قرار فتح جبهات القتال المتعددة ضد الروم في نفس الوقت الذي يخوض فيه خالد بن الوليد والمثنى وعياض بن غنم حربهم ضد إمبراطورية فارس!

ما هي طبيعة هذا اليقين الذي لا يتزعزع والذي يجعل الخليفة يتخذ قرارا بهذا الشكل ويوجه جيوشه وقادته الآخرين لحرب الروم ولا يوجهها لمدد المسلمين الذين يخوضون حروبا متوالية ضد جيوش الفرس التي تنافس الجراد في العدد والإنتشار ؟!

ولماذا لم يطبق الخليفة المنطق العسكري العام الذى يقتضي بالإنفراد بعدو واحد ومهادنة الآخر لتفادى توزيع الجهد وتفادى اجتماع الأعداء على الدولة لكنها كما نردد مثبت دائما..

المعادلة القرآنية ﴿إِن نَنصُرُوا اللّهَ يَضُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقَدَامَكُمْ ﴾[محمد: ٧]. بالإضافة للسبب الأهم..

وهو أن الخليفة والصحابة كانت لديهم نصوص الوحى القاطعة التي سمعوها من النبي عليك والتي تبشرهم هم بالذات أنهم سيكونون جيل الدولة الأول الذي سيحضر فتح فارس والروم.

لهذا ما كان الصحابة ولا الجند يلقون بالا لخطورة هذه القرارات وكأنها بالفعل أمر طبيعي لا غبار عليه..

وفور انتهاء خالد من معركة «الفراض» وهو الذي لم يسترح منذ معركة «اليمامة» جاءه أمر الخليفة باقتسام الجيش كما قلنا مع

المثنى والنهوض من فوره إلى الشام حيث تجتمع جيوش الخلافة في انتظاره ليقود المعركة الفاصلة في اليرموك.

ولم يناقش خالد القرار بل نفذه متحمسا ليصل بمنتهى السرعة وبمنتهى المشقة أيضا إلى الشام قبل بدء القتال..

وجمع خالد القوات المتوفرة من كافة الجند ليبلغوا في أقصي تقدير قرابة ٤٦ ألف مقاتل..

وقد أجمع المؤرخون عربا وغير عرب على أن خالد بن الوليد – العربي الذى لم يغادر الجزيرة من قبل – تمكن بفطرته من وضع أسس تنظيم العسكرية الإسلامية – كمدرسة عسكرية مستقلة – من حيث تقسيم الجيوش للتقسيم الرئيسي وهو «القلب والميمنة والميسرة» فضلًا على التقسيم الجزئي إلى كتائب وكراديس وخيالة ومشاة ورماة بالإضافة إلى ابتكاره فرق التدخل السريع أو قوات الصاعقة التي كان يختار لها أشجع الفرسان وكان منهم «البراء بن معركة اليمامة الشهير.

وأيضًا في اليرموك كان في الصاعقة قائدهم ونجمهم اللامع الصحابي الجليل «الزبير بن العوام» ومعه عكرمة بن هشام ومجموعة من خيرة الصحابة الذين أذهلوا الروم في اليرموك وفتح مصر.

ويمكن للقارئ الكريم أن يعود لتفاصيل هذه المعركة الخالدة «اليرموك» ليري كيف أن جيش الخلافة - وهو ربع عدد جيش العدو - تمكن من سحق جيش الروم تقريبا بانتصار جارف هز أركان إمبراطورية الروم وفارس معًا…

حيث كانت فارس وقتها تلتقط أنفاسها بعد رحيل خالد عن العراق وتستعد للقيام بهجوم مضاد كاسح تستعيد به ما فقدته منتهزة فرصة انشغال المسلمين في الشام..

فجاءهم خبر انتصار جيش الخلافة في اليرموك كالصاعقة ليحشدوا قواهم بالفعل وينفذوا الهجوم المضاد الذي استعاد به

<sup>(</sup>۱) يمكن الرجوع للبداية والنهاية للعلامة ابن كثير وكذلك موسوعة التاريخ الإسلامي للعلامة محمود شاكر.

الفرس شطرًا كبيرًا من العراق وثبتوا في أماكنهم كى يلعبوا لعبة التحصينات المتوالية لحماية المدائن وأرض فارس.

وقبل أن تمضي ثلاثة أشهر فقط على الإنتصار الساحق في اليرموك ثم نجاح المسلمين بقيادة أبي عبيدة في فتح الشام كلها وبيت المقدس.

قبل هذه الفترة جاءت لعمر بن الخطاب - عقب وفاة أبي بكر وي الناس للخروج إلى الناء الهجوم الفارسي المضاد ليقوم بدعوة الناس للخروج إلى العراق تحت قيادة سعد بن أبي وقاص التلاقية...

فإذا به يقول للصحابة في بساطة:

لابد من إتمام فتح فارس والقضاء على دولة الفرس تماما لتأمين حدود الدولة!

وبدأ سعد بن أبي وقاص -وكان يومها مريضًا متوعكًا-بالإستعداد لصد الفرس واستعادة العراق ومواصلة الزحف. ووقعت بالفعل موقعة «القادسية» التي لا تقل جسارة وأهمية عن موقعة «اليرموك» وجاءت بعدها -كما قلنا- بثلاثة أشهر فحسب. وتكررت نفس المعجزة بانتصار المسلمين الساحق رغم استخدام الفرس لجيوش الفيلة المدربة التي كانت تمثل رعبا رهيبا لخيول فرسان المسلمين وتفزعها فتصدى للفيلة مجموعة من فرسان الصاعقة ليقتلوها واحدا بعد الآخر وكأنهم يفعلون هذا طيلة عمرهم! لينهزم أحد أكبر الجيشين في فارس والذي كان تعداده وعدته كالعادة تفوق تعداد المسلمين بأربعة أمثال تقريبًا.

ولم يهدأ سعد بن أبي وقاص بعدها فدخل في عدة معارك متوالية ويدعمه المدد المتصل من المدينة ليقوم بعدها بخوض ثانى أكبر المعارك في فارس والتي واجه فيها الجيش الرئيسي للفرس في موقعة «نهاوند» التي كتبت شهادة وفاة الإمبراطورية الفارسية لتصبح بعدها أثرًا بعد عين.

وفي نفس الوقت..

وبالتزامن مع سقوط إمبراطورية الفرس سقط آخر معاقل الروم في الشام واتجه بعدها عمرو بن العاص بجيش تعداده خمسة آلاف مقاتل ليفتح مصر وينهى الوجود الروماني فيها...

فكيف يمكن استيعاب هذه الوقائع والأحداث في إطار المنطق والعلم التجريبي ؟!

وأين هي الدلائل التاريخية التي يمكن أن نجد فيها تشابها - ولو بمقدار بسيط - بينها وبين تجربة دولة الخلافة..

إن المتأمل في تاريخ ومراجع العسكرية سيجد كتابا ومرجعا معروفا جدا في فنون الحرب وهو كتاب فن الحرب الذي ألفه القائد الصيني «صن تزو» في عصر الصين القديم.. وهو مرجع عسكري كتبه

<sup>(</sup>۱) قام الرومان بهجوم مضاد بعد ذلك فى عهد عثمان بن عفان واحتلوا الإسكندرية فعاد لهم عمرو بن العاص مرة أخرى ليهزمهم هزيمة ساحقة وتنتهى الحقبة الرومانية فى مصر للأبد.

صن تزو في القرن السادس الميلادي من ١٣ فصلًا وتمت ترجمته إلى ٢٩ دولة وصار أساسا لتكوين تكتيك القتال لمعظم دول العالم.

وصن تزو هو قائد أسطورى يعتبر هو الأب الشرعي للتكتيك الحربي والتخطيط فلا الرجل اكتسب سمعته الأسطورية لثلاثة أسباب..

الأول: أنه كان صاحب عبقرية لافتة في السياسة العسكرية والتكيك الحربي وكتابه خير دليل على ذلك.

الثاني: هو نجاحه - باستخدام عقليته - في الإنتصار على جيش عدوه رغم فارق العدد والعدة حيث انتصر صن تزو على عدوه الذي يبلغ جيشه خمسة أمثال قوته العسكرية..

الثالث: أن سر نجاحه يعود لكونه قائدًا عسكريًا شديد الصرامة إلى حد الوحشية ولهذا كان جنوده يرهبونه رهبتهم من الموت ويطيعون أوامره ويستبسلون لتنفيذها.

<sup>(</sup>١) دراسة عن صن تزو بعنوان «فن الحرب، ج ١»، رياض الصداوي، موقع الحرة.

أى أن سمعة صن تزو العسكرية الرهيبة جاءت من معركة وحيدة تمكن فيها من هزيمة عدو يفوقه بخمسة أضعاف ولم يكرر هذه المعجزة أو تصبح عادة لديه..

فيا ترى كيف يمكن أن نصف أو نستوعب إنتصارات جيوش المسلمين على مدار عشرات السنين منذ موقعة بدر وحتى عهد عثمان بن عفان «فاتح افريقية» بنفس المعادلة.

فلم يخض المسلمون في هذا التاريخ حربًا قط إلا وكان عدوهم يتفوق عليهم في العدد والعدة بنسبة تتراوح بين (ثلاثة إلى واحد) و(عشرة إلى واحد) هذا بالطبع مع الوضع في الإعتبار فارق الإمكانيات الحربية الهائل..

ليس هذا فحسب..

بل إن المسلمين الذين ما عرفوا البحر ولا شاهدوه - إلا قليلًا منهم - أسسوا ببساطة أول أسطول حربي في عهد عثمان بن عفان ليواجهوا به الأسطول الروماني الهائل ونجحوا في هزيمته وتحطيمه

فى أول معركة بحرية لهم وهى موقعة «ذات الصوارى» أى أنه - بلغة العصر - تمكن جيش من الهواة من مواجهة جيش من المحترفين فحطموه تحطيمًا!

وليس هذا فحسب..

بل إن جيوش المسلمين تمكنت من تحطيم أبجديات ومبادئ العسكرية التي أسسها «صن تزو» نفسه وخالفوها جميعًا ومع هذا انتصروا في كافة معاركهم..

بل خالفوا حتى منطق الخيال الروائي

فالمسلمون أسقطوا فارس والروم رغم أن فارس والروم حاربوا بعضهم البعض في معارك ضارية لمدة ألف عام تقريبا ولم يتمكن أحدهما من الفوز في معركة فاصلة تنهى وجود الآخر

وتتمثل النقطة الثانية التي صنعت أسطورة «صن تزو» في أنه الرجل الذي أسس بعبقريته الشخصية مرجعًا جامعًا في فنون العسكرية وهو كتاب «فن الحرب»..

فأين هذا يا ترى من خالد بن الوليد ..

خالد الذى لم ينشأ - كما نشأ صن تزو - فى وسط إمبراطورية هائلة مثل الإمبراطورية الصينية القديمة ولم يتلق مبادئ الحرب النظامية كما تلقاها صن تزو بل ولم ير خالد معركة نظامية في حياته ولا خاض حربا تشبهها..

ورغم هذا..

وبعبقرية الإلهام الإلهى والتسديد يتمكن خالد من تأسيس فن «العسكرية الإسلامية» منفردًا فضلًا على أن ابتكاراته وموهبته تلك تمكنت من الإيقاع بجيوش الفرس والروم وهم يمتلكون أعظم قادة زمانهم من حيث الخبرة والبراعة في التخطيط..

أى أن قائدًا موهوبًا مثل خالد بن الوليد نفذ وخطط وقاد عشرات المعارك ضد أعتى جيوش الأرض ونجح في كسب معاركه كلها ليصبح القائد الوحيد في التاريخ الذي لم يُهزم في معركة.

ليس معاركه فحسب..

بل إن خالد بن الوليد هو القائد العسكري الوحيد الذى نجحت كافة خططه وتكتيكاته العسكرية جميعًا فلم تفشل له أى خدعة ولا أى تخطيط اتبعه.

بل لم يُهزم حتى في مبارزة شخصية خاضها في بداية أى قتال رغم أن بعض تلك المعارك واجه فيها منفردا ثلاثة أو أربعة مقاتلين خلافا للعرف العسكري المعروف «فارس ضد فارس».

وتتمثل نقطة التفوق الثالثة لصن تزو في صرامته العسكرية الشديدة التي جعلت له سيطرة كاسحة على جنوده بحيث يطيعونه طاعة عمياء ويبذلون أرواحهم في سبيل تنفيذها.

فأين هذا من طبيعة وفن القيادة عند قادة المسلمين ؟!

بداية من القادة السياسيين مثل أبي بكر وعمر ونهاية بقادة الجبوش والكتائب..

فأبو بكر والله كان هو القائد السياسي الذي أمر قائده خالد بأن يعيد الجنود الراغبين في العودة بعد معركة اليمامة ولا يجبرهم بالأمر العسكري على الزحف معه رغم خطورة المعارك التي كلفه مها.

ومع ذلك فلم يكن الخليفة يسمح بأن يخرج المقاتل للجهاد في سبيل لله وهو متعب وراغب في العودة للإستراحة من العناء..

وعمر رَاه الله وعمر المحليفة الذي أصدر قراره لقادة جيوشه بأن يمنحوا الجند إجازة للعودة من التجنيد كل ثلاثة أشهر بحد أقصي وذلك حتى لا يطول غيابهم عن زوجاتهم ويشتاقون لأهلهم وكلاهما..

أبو بكر وعمر وطلق كانا تلميذان نجيبان في فن القيادة لقائدهما محمد عَلِي الذي وقف لتنظيم جنوده في معركة خطيرة مثل معركة أحد...

وكان مع النبي عليه عصا رقيقة يسوى بها الصفوف فأشار للصحابي الجليل سواد رفي كل ينتظم في الصف أفلم ينتبه سواد الأمر النبي عليه..

فلكزه بالعصا لكزة خفيفة في بطنه كى ينبهه لأمره فإذا بسواد والله يقول: يا رسول الله.. قد أوجعتني

فإذا بالنبي عَلَيْكُ بدلًا من أن يقوم بزجره قام بإعطاء العصا لسواد وطلب منه أن يأخذ حقه فيضربه بذات العصا!!!

وليت الأمر اقتصر على هذا!

بل إن سواد قال للنبي عَلَيْكُ أن ضربته كانت على بطنه وهي مكشوفة بينما بطن النبي عَلَيْكُ يغطيها الرداء!

فإذا بالنبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يحسر رداءه ويكشف بطنه كما طلب منه سواد..

فبكى سواد رَفِّ وعانق النبي عَلَيْكُ تقديرا وحبا منه لهذا القائد العسكري الملهم الذي ليس له نظير لا في القيادة ولا النبوة...

فهذه هي طبيعة فن القيادة في مدرسة الوحى حيث لا فارق بين قائد أو جندي لا في الحقوق و لا في الواجبات..

وهذه هى الوسيلة الوحيدة التى تجعل المقاتل يبذل حياته بمنتهى البساطة في سبيل إشارة واحدة من قائده في الحرب ألأن طاعته هنا طاعة مشبعة بالإنتماء لا بالخوف والرهبة..

فأين مدرسة صن تزو ومدرسة الروم والفرس من مدرسة الوحى التي كانت تؤسس رجالًا لا عبيدًا وتُجَند قادة لا مجرد ميليشات تابعة اضطر معها الروم والفرس لتقييد أرجلهم حتى لا يفروا أمام فرسان المسلمين ولم ينفعهم هذا أيضًا.

وأين مدرسة تزو والروم والفرس من طريقة تطبيق المسلمين للنظرية القرآنية التي تحمل سر نجاحهم هذا التطبيق الذي جعل عمر بن الخطاب يتخذ قرارًا يمثل إنقلابًا عسكريًا لا يجرؤ عليه قائد دولة وهو عزل أخطر وأهم قادته من القيادة وقبول التضحية بغياب جهوده عن ساحة المعارك المحتدمة بعد اليرموك.

فعلها عمر الذى أصدر قراره بعزل خالد بن الوليد أبرع قواد المسلمين على الإطلاق في قرار غير مسبوق ولا ملحوق في السياسة العسكرية زمن الحرب.

وذلك كله..

لأنه لمح فقط في أعين الناس أن إعجابهم بخالد بن الوليد قد يؤثر على إيمانهم التام بالنظرية القرآنية لهذا خشي عمر أن يظن الناس أنهم انتصروا بخالد لا برب خالد.

فعزله ولم يبال فى سبيل الدفاع عن صحة العقيدة وثباتها أولم تتأثر القيادة العسكرية فى عهد عمر بغياب خالد لأن كافة الجند والقادة كان يحملون فى قلوبهم صك النصر وهو الإيمان التام بالنصر من الله دون أدنى تقليل من قدر معجزة الإسلام خالد بن الوليد.

والملحوظة الأخيرة في هذا الملف..

أن النظرية القرآنية تثبت وجودها على مر الزمان ولم تكن خاصة فقط بالعهود الخيرة الأولى وهذا ما رأيناه في تجربتين

عظيمتين طبقا النظرية بحذافيرها فانتهت التجربة لإمبراطورية عملاقة تأسست على نفس المبادئ..

وعندما حدث الإنهيار جاءهم لنفس السبب الذى قررته النظرية القرآنية وهو التخلى الطوعى عن ثوابت القرآن والسنة والذى جعله الله سببا وحيدا لتلاشى عظمة الإمبراطوريات..

ونعني بهما

تجربة دولة «المرابطين» التي رعاها وأسسها داعية فذ وهو الشيخ عبد الله بن ياسين الذي استجاب لدعوة القبائل المغربية في تعليمهم أصول الدين والسنة بعد انتشار البدع والخرافات بينهم وعندما حدث الإختلاف...

اعتزل عبد الله بن ياسين مع زعيم القبيلة يحيي بن عمر اللمتونى وابن عمه يوسف بن تاشفين في جزيرة بعيدة في أغوار افريقيا وبدأت دعوتهم إلى منهج السنة بعشرة أشخاص لا يزيدون..

واللافت للنظر هنا أن عبد الله بن ياسين كان يطبق النظرية القرآنية بحذافيرها لهذا بشر أتباعه القلائل بأن الله سيمكن لهم دولة عظمى إذا استمرت دعوتهم على القرآن والسنة وإخلاص النية ونبذ الشرك والبدع.

وتحققت نبوءته بالفعل بعد أن قاد الدعوة أعواما طويلة وتولى معه الحكم يحيي بن عمر ويوسف بن تاشفين لتنشأ دولة «المرابطين» العظيمة التي أدركت الخطر المحدق بملوك الطوائف في الأندلس وتمكنت من ردع الصليبيين عن انهاء الوجود الإسلامي فيها لعدة قرون.

والتجربة الثانية هي تجربة نشأة الدولة العثمانية التي تأسست على يد قبيلة آل عثمان الذين فروا بدينهم من تخوم الصين حتى وصلوا لحدود دولة السلاجقة..

أي أنهم كانوا قبيلة مشردة ومطاردة ويشاء الله أن يصلوا لتخوم دولة السلاجقة في الشام ليشاهدوا معركة هائلة قائمة بين السلاجقة

المسلمين وبين الصليبين وبدون تردد التحم مقاتلوا القبيلة مع جيش المسلمين ضد الصليبيين ليكتب لهم النصر المؤزر.

وعقب المعركة أقطعهم أمير السلاجقة تلك الأرض المتاخمة لحدود الروم لتنشأ أول بذرة لإمبراطورية العثمانيين التي أنهت خطر الحملات الصليبية على الشرق إلى الأبد وهي الدولة التي غزت نصف أوربا وأنهت وجود الإمبراطورية الرومانية بعد إسقاط عاصمتهم.

ولم تسقط الدولة العثمانية إلا في آخر مائتي عام لها بمجرد أن تخلوا طواعية عن ثوابت القرآن والسنة التي تأسست عليهما الدولة لتصبح أيضا نموذجا شاهدا على صحة النظرية القرآنية في الحكم والتمكين.

فهل هناك مجال بعد هذا كله للمناقشة أو التشكيك في حقيقة وجود «النظرية القرآنية» وثباتها المطلق في كافة التجارب ؟!

## 

وهل هناك مجال بعد هذا كله للتشكيك بوجود العامل الإلهى كسبب منفرد ووحيد لهذا التفوق السياسي والعسكري الكاسح ضد أعظم إمبراطوريات العالم القديم ؟!

# المؤلف

## د. محمد جاد الزغبي

شاعر ومفكر مصرى

الإقامة: مصر - القاهرة

الإيميل:

هاتف: ۲۱۷٤۷۱٥٤۲۱ م

- دبلوم تخصص فى الشريعة الإسلامية من قسم الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق جامعة عين شمس.
- ماجستير الشريعة والقانون الخاص من كلية الحقوق جامعة عين شمس.
- له برنامج أسبوعي منتظم بقناة «صفا» الفضائية يهتم بالقضايا الدينية والتاريخية.
- له لقاء شهري منتظم بقناة «أحوازنا» الفضائية التي تهتم بمعالجة النشاط الإيراني الموجه ضد الدول العربية.

- كاتب صحفي مستقل فى قسم الإسلام السياسي بجريدة «الجمهورية».
  - له مقال شهرى منتظم بجريدة «السفير العربي».
- مستشار تدريب صحفي بالمنظمة العربية للتدريب(TOHARD).
- مدير موقع وشبكة العز الثقافية السعودية ورئيس تحرير مجلة (العز) التابعة للشبكة خلال الفترة من ٢٠٠٧ حتى ٢٠١١.
  - مستشار صحفى لمجلس إدارة شبكة منابر ثقافية.
- تم إنشاء صفحة خاصة بكتبه في مجال الدراسات الإسلامية في المكتبة الرقمية التابعة لجامعة (المدينة العالمية) بماليزيا.
- أورد الناقد الأدبي الكبير الدكتور عبد السلام البسيونى سيرته الذاتية بفصل خاص من كتابه «شعراء البردة النبوية عبر التاريخ» واختار قصيدته المطولة (في معارضة البردة) وتم نشرها بالكتاب مع سيرة ذاتية مختصرة له.

#### الكتب المطبوعة:

(۱) ديوان شعر مطبوع بعنوان «التراتيل الأولى» صدر عن دار إشراقة للطبع والنشر عام ۲۰۰۰م.

بتقديم ودراسة الشاعر والناقد شوقي أبو ناجى وتمت مناقشته ضمن فعاليات دار الأدباء بالقاهرة برعاية الشاعر الإسلامى محمد التهامى.. وكتب عنه عدد من النقاد الكبار بمصر مثل الأستاذ الدكتور بدراوى زهران على والشاعر مؤمن الهباء والناقد حزين عمر والدكتور فتحى عبد الفتاح والشاعر الورداني ناصف والشاعر شوقي أبو ناجى على الفتاح والشاعر شوقي أبو ناجى المنهاء والشاعر والمنهاء والشاعر شوقي أبو ناجى المنهاء والشاعر والمنهاء والشاعر والمنهاء والشاعر والمنهاء والمنهاء والشاعر والمنهاء والمنه

#### (٢) حدائق الإيمان في حرب رمضان

كتاب عن حرب أكتوبر بتحليل وتوثيق ونظرة جديدة فيه رد على كافة الإتهامات التي تم توجيهها للحرب للتقليل من شأنها وقد تم نشر الكتاب كبحث مستقل في شبكة الدفاع العربي ومواقع الإنترنت قبل أن يتم تجهيزه ككتاب تحت الطبع حاليًا.

والكتاب سيكتب المقدمة له كل من السيد اللواء متقاعد أحمد سعد الدين - أحد أبطال الحرب والسيد اللواء أحمد مأمون والسيد اللواء خليفة إسماعيل خبراء الأمن القومي.

#### (٣) الفريضة السادسة «مقالات منوعة»

صدر عن دار نوستاليجيا للطبع والنشر - يناير ٢٠٢٠.

(٤) كيف ترد الشبهات بالحوار العقلي وحده - دار يسطرون للنشر والتوزيع.

وصدر الكتاب في معرض الكتاب - يناير ٢٠١٨/ وهو كتاب حوارى وبحثي مطول للرد على اتهامات وشبهات جماعات الإرهاب بأسلوب الحوار المبسط اعتمادًا على منهج الفلسفة الإسلامية في رد الشبهات.

والكتاب كتب له المقدمة الدكتور ناجح إبراهيم والكاتب الصحفى بالأهرام هشام النجار.

- (٥) أحقا قد مضت عشرون عاما (ديوان شعر) صدر عام ٢٠١٩ عن دار (نوستاليجيا) للنشر والتوزيع.
- (٦) السطر الأخير في ملف أشرف مروان صادر عن دار غراب للنشر والتوزيع ـ صدر في يناير ٢٠١٩ وهو كتاب بحثي شامل لقضية البطل المصري الراحل أشرف مروان

#### (V) كتاب صقر سيناء عبد الله الجندي

(يروى قصة الشهيد البطل النقيب عبد الله الجندى أحد أبرز ضباط الجيش الثانى الميدانى فى سيناء وصاحب أطول مدة خدمة بها منذ تخرجه)

- \* كتب إلكترونيه صدرت عن وكالة العز للنشر الإلكتروني وتم نشرها في المواقع والمكتبات الإسلامية.
- ( ^ ) شرح تلبيس إبليس لابن الجوزى الجزء الأول ( شرح تلبيس إبليس على المعتزلة والشيعة )

(٩) الخوميني (كبيرهم الذي علمهم السحر) - قراءة جديدة في فكر الزعيم الشيعي الخميني

# (١٠) المناظرة الكبري مع الشيعة الإثناعشرية

(مناظرة مكتوبة استمرت شهرا كاملا بين الكاتب وأحد باحثي الشيعة في قضية الإمامة ).

(۱۱) يالثارات الحسين (بحوث في العقيدة الشيعية وموقفها من أهل السنة).

#### (١٢) السيدة عائشة (نورانية العفاف وقرآنية الإنصاف)

- (۱۳) ستون سؤالا بستين قضية (كتاب حوارى به ستون سؤالاً بحثيًا مع الإجابة المفصلة عليهم).
- (١٤) سفراء جهنم (الحقيقة وراء المرجعيات الشيعية المعاصرة) الجزء الأول.

# (١٥) «فن الإشراف وإدارة المنتديات الثقافية»

دراسة من ثلاثة فصول بحثية تعد هي الأولى من نوعها في هذا المجال خاصة بمعالجة سائر ما يتعلق بتنظيم المنتديات الثقافية على الإنترنت فنيًا وإداريًا تم اتخاذها كأساس للهيكلة الإدارية لعدد من منتديات الشبكة العنكبوتية.

(١٦) تعلم كيف تكون مثقفًا - بحوث ثقافية متنوعة تضمها سلسلة (تعلم كيف... ؟)

وهي سلسلة شهيرة للكاتب على شبكة الإنترنت وتضم ١٢ بحثا يعالج مختلف المشارب الثقافية والفكرية.

بحوث منشورة بالإنترنت ويتم إعدادها للنشر
 (۱۷) كتاب أولياء بلا مريدين

(يضم الكتاب السيرة الذاتية لأهم شهداء مصر في الحرب على الإرهاب في سيناء ويعرض أهم بطولاتهم).

## (١٨) «المخابرات المصرية-قصة معجزة على النيل»

دراسة مسلسلة تشرح تاريخ جهاز المخابرات المصري ودوره في حماية الأمن القومى العربي من مصادر معتمدة وذكر سائر المعلومات الحقيقية الصريحة المتاحة لمن تولوا إدارة الجهاز وأشهر ضباطه وأشهر عملياتهم.

# (١٩) سفراء جهنم - الجزء الثاني

(يسلط الضوء على تاريخ جماعة الإخوان وإبتكارهم لجماعات الإرهاب المتطرف وعلاقتهم التاريخية بالشيعة وفرقهم خلال بدايات القرن العشرين وحتى سقوط حكمهم في مصر).

(٢٠) شرح تلبيس إبليس لابن الجوزي \_ الجزء الثاني.

# (۲۱) فبُهت الذي كفر

(كتاب يضم مناظرات منوعة للكاتب مع الجانب الشيعي والجانب العلماني في قضايا العقيدة ).

#### (٢٢) الإعجاز العلمي والعجز العلماني

(كتاب للرد على العلمانيين في إنكارهم لوجود الإعجاز العلمي بالقرآن الكريم).

# (٢٣) شخصيات مصرية أسرت النبوغ

(كتاب للأثر الفكرى والوطنى لأشهر الشخصيات المصرية في العصر الحديث من العلماء والمفكرين والأبطال العسكريين ويضم السير الذاتية عن كل من: محمد حسنين هيكل – عباس محمود العقاد – الدكتور مصطفي محمود – اللواء محمد نسيم – رفعت الجمال – عبد الله النديم (بطل الثورة العرابية) – د. نبيل فاروق – الشيخ محمد متولى الشعراوى – العميد إبراهيم الرفاعي (بطل أكتوبر).

#### (٢٤) معلومات ثقافية خاطئة... ومنتشرة

(كتاب يطرح أكثر من مائة معلومة تعتبر من المسلمات لدى

## 

العامة وهي خاطئة جملة وتفصيلا مع إيراد كافة الأدلة العلمية على خطئها ).

# (٢٥) نظرات في التاريخ السياسي لقضية الأقصى

(كتاب يؤسس لقراءة جديدة في القضية الفلسطينية سياسيًا وتاريخيًا منذ أواخر عهد الدولة العثمانية وحتى حرب غزة).

#### (٢٦) قصة قصيدة

(وهو كتاب يشرح عددا من الأحداث التاريخية من خلال شرح بعض القصائد السياسية الشهيرة لكبار الشعراء في القديم والحديث).

## (٢٧) الإلحاد أمام محكمة العقل والتاريخ

(كتاب لمناقشة قضية الإلحاد من خلال إثبات صدق الرسالة الإسلامية عبر أحداث ووقائع التاريخ الإسلامي نفسه).

## (٢٨) قرأت لك

(كتاب يضم شرحًا وتعليقًا على أهم الكتب والمراجع في مجال الثقافة الإسلامية والتاريخ الإسلامي والمعاصر وأيضًا أبرز كتب الآداب والفكر العربية).

#### (٢٩) الحضارة الفرعونية المفترى عليها

كتاب به عدد من البحوث العلمية المطولة ومنها بحث عن تاريخ الحضارة الفرعونية من وجهة نظر مغايرة تتناول التاريخ الدينى لدى المصريين القدماء.

(٣٠) الصراع السياسي والثقافي بين مصر وإيران في الفترة من
 (٣٠) ١٩٦٠م – ٢٠٠٨).

وهو كتاب يؤرخ لموضوع لم تتطرق إليه البحوث كثيرا ويعالج الصدامات السياسية والثقافية بين مصر والسياسة الإيرانية منذ عهد عبد الناصر وحتى الوقت الحالى (تحت الإعداد)

# 

| خطة الكتاب                                                       |
|------------------------------------------------------------------|
| مقدمة العقل المحايد والعقل المنحاز                               |
| الفصل الأول: متى بدأت فكرة الإلحاد وهل الشك كان طريقا            |
| للإلحاد أم العكس                                                 |
| * متى بدأت فكرة الإلحاد ؟!                                       |
| * إعادة إحياء الإلحاد في العصر الحديث                            |
| الفصل الثاني: إثبات صحة الرسالة بالمنطق العقلي من السيرة النبوية |
| ٧١                                                               |
| أو لاً: إعلان النبي                                              |
| ثانيًا: موقف النبي عليك من عمه وأصحابه                           |
| ثالثًا: معاتبة الله عَلَى للنبي عَلَيْكُ في القرآن               |
| رابعًا: موقف النبي عليه في حادثة الإفك                           |
| خامسًا: مو قف النبي                                              |

| → الإلحاد أمام محكمت العقل → →                               |
|--------------------------------------------------------------|
| سادسًا: مراسلة النبي عليه لملوك الأرض في زمانه ١٣٩           |
| الفصل الثالث: إثبات صحة الرسالة من خلال التاريخ الإسلامي ١٦٧ |
| أولاً: قرار خروج جيش أسامة بن زيد                            |
| ثانيًا: حروب الردة والهجوم على المدينة                       |
| ثالثًا: معارك فتوحات فارس والروم وعجائبها !                  |
| المؤلف                                                       |