

وَمَعَـهُ:

فضل هذه السَّاعَة فضل يوم الجمُعَة صَفحَة مِنَ الدَّعَاء شروُط الدَّعَاء وَآدابه الاتباع

> تأليف نِزَار بن محمَّنَ آل عَرعوُر

مكت بالمقارف للنَّث رُوالتوْرَيْع لِقَاحِبَهَا سَعدِبنَ عَبْ الرَّصْ الرَائِدِ السوتِياض



رَفْعُ بعبر (لرَّحِيْ (لِنَجْرِّ) رُسِلَنَرُ (لِفِرْدُ كَسِسَ رُسِلِنَرُ (لِفِرْدُ كَسِسَ www.moswarat.com

تحقيق وف تاعة الإجابة من توم الجمعينة بِسَدِ اللهِ الرَّمَانِ الرَّمَانِ الرَّحِيمِ

رَفَحُ حِبْ لَارْبَعِي لَالْجَبَّرِيَّ لِسُكِيرُ لَانِنَ لَالْفِرُوكِ www.moswarat.com

تحقيق وفن آعة الإجابة من توم المجمعية

> وَمَعَنَهُ: فضل هذه السَّاعَة فضل بيوم الجمُعَة صَفحَة مِنَ الدَّعَاء

شرۇط الدّعَاء وَآدابه الاتستاع

> سَّأَلِيفُ نِيزَارِ بِن مِح*تَّ دَال*َ عَرْعُور

مكت بالمعارف للنَشِ رَوالتوريع لِعَاجِهَا سَعدِب عَبْ الرَّمْ لِالرَّشِ السرياض جميع الحقوق محفوظة للناشر ، فلا يجوز نشر أي جزء من هذا الكتباب ، أو نخرينه أو تسجيله بأية وسيلة ، أو تصويره أو ترجمته دون موافقة خطية مُسبقة من الناشر .

## الطبعة الأولى ١٤٢٢ هـ ٢٠٠٢ م

ح مكتبة المعارف للنشر والتوزيع ، ١٤٢٢ هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر عرعور ، نزار محمد

تحقيق وقت ساعة الإجابة من يوم الجمعة ـ الرياض. ١٥٠ ص ، ١٤ x مم ردمك : ٥-٨٥ - ١٩٠

١- الأدعية والأوراد ٢- الحديث مباحث عامة أ - العنوان

ديوي ۲۱۲,۹۳ ۲۲/٤۲۸۳

رقم الإيداع : ٢٢/٤٢٨٣ ردمك : ٥-٦٨-٨٥٨-٩٩٦

مكت بذالمعارف لانيشه والتوزيع

ه کانف، ۱۱۱۲۵۳۵ ـ . ۱۱۳۳۵ ف اکس ۲۱۱۲۹۳ ـ ص ۰ ب ، ۳۲۸۱ الرتياض الم فرالبريدي ۱۱۲۷۱ رَفَحُ عِب الرَّبِي الْمِثْرِي الْمِيْكِي الْمِثِرُ الْمِثْرِوكِ سُلِكِي الْمِثِرُ الْمِثْرِوكِ www.moswarat.com

## بنسسي لقوال فألتح ألتحكيد

(( إنَّ الحَمدَ لله نحمدهُ، ونستعينهُ، ونستخفرهُ، ونستخفرهُ، ونعوذُ بالله مِن شُرورٍ أنفسنا ومِن سيّئات أعمالنا، مَنْ يهده الله قلا مُضلِلَ له، ومَنْ يُضلِل فلا هاديَ له.

وأشهدُ أَن لا إله إلا الله وحَدهُ لا شَــريكَ لـــهُ، وأشَهدُ أَنَّ مُحمَّداً عبدُهُ ورَسُولُهُ.

يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثُقَانِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ فِينَ نَفْسِ وَسِحَدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَفْجَهَا وَبَنَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْبِرًا وَنِسَامُ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَلَهَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا لَكُ

يَّتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحُ لَكُمْ أَعَمَا كُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ قُرَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَفَوْزًا عَظِيمًا ۞ أمّا بعد:

فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كِتَابُ الله، وأحسنَ السهديِ الله هديُ محمّدٍ - عَلِيُّ - وشَرَّ الأُمسورِ مُحدثاتُسهَا، وكلَّ مُحدثَةٍ بدعة، وكلَّ بدعةٍ ضلَالسة، وكلَّ مُحللً ضللةٍ في النَّار )).

# مُقَدَّمَة

فهذه رسالة في وقت ساعة الإجابة من يروم الجمعة وبيان فضلها، ذكرت أقوال أهل العلم فيها، وبينت الرّاجح منها، مؤيداً بالدّليل مُدعماً بالبرهان، بأسلوب علمي سهل.

وقد حلَّيتُها ببعض البحوث الأخرى الني تُفيدُ القارئَ الكريمَ، والني لها صلة بساعة الإجابة... كصفحة من الدّعاء، وبحث في الدّعاء وآدابه وشروطه، وفضل يوم الجمعة، وبحث مقتضب عن الاتباع . . . إلخ.

وزيَّنتُها بكثيرٍ من الفوائدِ والتَّعليقاتِ - من كلم أهلِ العلمِ - النَّي لا بُدَّ منها. ممَا لا يستغني عنها قارئ كريم، بَلْهُ طالبُ علم مُتخصيص.

كما سرَّني قراءةُ الرّسالةِ من قِبلِ أُستاذنا الفاضلِ الشَّيخ / محمد عيد العبّاسي - حفظه الله - حيث أبدى بعض الملاحظات التّوجيهيّةِ والعلميّةِ، زادَ

من قيمة الرسالة، وو شاها بكلمة طيبة، أسال الله أن يجعلها في ميزان حسناته.

وقد انتهيت من تبييضها وإعادة النَّظر فيها للمرّة الثَّانية بعد فجر يوم الجمعة المبارك المُوافق لست وعشرين خَلُون من شهر جمادى الأولى للعام الستادس عشر والأربعمائة والألف للهجرة.

وأعدتُ النّظر فيها وتبييضها للمرّة الثّالثةِ بعد ظهر يوم الخميس الموافق لثمانٍ وعشرين خلّون من شهر ذي الحجّةِ عام ستّة عشر وأربعمائة وألف للهجرة.

سائلاً المولى العليّ القدير أن ينفع بها، وأن يجعلها في ميزان حسناتي يوم لا ينفع مالٌ ولا بنون إلاَّ من أتى الله بقلب سليم.

كَتبهٔ

نزار بن محمد آل عرعور

۲۸ / ذي الحجة / ۲۱۲ هـ

رَفَعَ عِبر الرَّبِي الْمِثِيلِي المِن الْمِزوكِ www.moswarat.com

### كلمة الأستاذ الفاضل/ مدمد عبد العبّاسي حفظه الله.

قرأتُ هذه الرّسالة القيّمة، فوجدتها قد جمعت في بابها فأوعت، وَوُفِّقَ المؤلِّفُ فيها الله الله الله الله الله الله الله أرى، وذلك بفضل الله تعالى وتوفيقه، فجزاه الله تعالى خيراً، وهدانا جميعاً لما اخْتُلِفَ فيه من الله المحقّ بإذنه، أنه يهدي مَنْ يشاء الله صدراط مستقيم.

الرياض في ١٠ / رمضان / ٢١ ١هـ الرياض في محمد عبد العباسي



جر لارتجى لانجتري لشكت لانترز لانووكر www.moswarat.com

#### تمهيد

إنَّ ليوم الجمعة منزلةً ساميةً ومكانةً رفيعة في نفوس المسلمين، امتنها الله عليهم به، وخصته سبحانه وتعالى مِنْ بين سائر أيّام الأســـبوع ليكــون مُلنقـــيّ لجُموع المؤمنين، (فِي بُيُوت أَذنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُو ۗ وَالآصال ﴿ اللَّهِ رِجَـ اللَّ لاَّ تُلْهيهمْ نِجَارَةً ولا بَيْعٌ عَن ذكر اللهِ وَإِقَام الصَّلة وَ إِيتَاءَ الزَّكَاةَ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلُّ بُ فِيهِ الْقُلُ وبُ وَالْأَبْصِنَارُ مُمْ الْمَيْجُرِيَهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزيدَهُـــم مِّن فَضَلِّهِ وَاللَّهُ يَرْزُقَ مَـن يَشَـاء بغَـيْر حِسَـاب} [النور:٣٦-٣٦]. يندارسون أمورهم وما جـــدَّ مـن شؤونهم، وما يحتاجون لآخرتهم.

هو سيِّد الأيّام وأعظمها عند الله منذ أن خلق الله السماوات والأرض، لم يزل المسلمون يعظمون عظمون الله البوم، ويخصونه بمزيد من العناية، حتى أولئك

إنه سابع سبعة، فيه خلق الله آدم، وفيه أَدْخَلَه الله آدم، وفيه أَدْخَلَه الجنّة، وفيه أَخْرَجَهُ منها، وفيه قَيَامُ السّاعة ... وفيه ساعة لا يوافقها عبد مؤمن يسأل الله فيها خرراً إلا أعطاه.

قد الآخرة الله لنا، وخصنا به وبصلاته، أضل الله عنه البهود، فكان لهم يوم السبت، وأضل عنه النصارى، فكان لهم يوم الأحد، وهدانا الله إليه، فكان يوم الجمعة لنا.

إنه عيد للمسلمين، حراص الإسلام أن يُظهر أتباعه فيه بأبهى حلّة، وأجمل صدورة، وأحسن زينة، متآلفة قلوبهم، متحابّة نقوسهم.

بالسِّواك ))(١).

وعن أبي هريرة ه، أن رسول الله في قـال في جمعة من الجُمَع:

(( مَعَاشِرَ المسلمين! إنَّ هذا يومَّ جعلهُ الله لكم عيداً فاغتسلوا، وعليكُم بالسِّواك))(٢).

وأخرج الحاكم بسنده عن أبي هريرة مرفوعاً:

<sup>(</sup>۱) – رواه ابن ماجة (رقم: ۱۰۹۸)، والطّبراني في ((الصّغير)) (۲۲۷) مرفوعاً، وفيه صالح بن أبي الأخضر، وهو ضعيف. يعتببر به، ورواه أيضاً البيهقيّ في ((الكبرى)) (۲٤٣/۳) مرفوعاً عين أنس، وإسناده ضعيف أيضاً. لكنّه جاء مُرسلاً من وجه صحيح، أخرجه مالك (رقم: ۱۱۳) من كتاب الطّهارة. باب ميا جياء في السّواك، ومن طريقه الشّافعي (ص: ۱۳)، والبيهقيّ (۲٤٣/۳) مين حديث عبيد بن السّبّاق به.

ويشهد له حديث أبي هريرة الآتي بعده. فالحديث به حسن، وقد حسننه المنذري في (( الترغيب ))، وأقرَّه الألبانيّ في (( التعليسق الرّغيب )) و (( صحيح ابن ماجة )).

<sup>(</sup>٢)- أخرجه الطّبراني في (( المعجم الصنّعـير )) (٢٩/١)، وفي ((الأوسط))، ومن طريقه البيهقيّ في (( السّنن )) (٣٤٣/٣). قال الهيثميّ في (( مجمع الزّوائد )) (١٧٣/٢) : (( رواه الطّبراني في (( الأوسط)) و (( الصّغير )) ورجاله ثقات )).

(( يوم الجمعة يوم عيد، فلا تجعلوا يوم عيدِكم يومَ صيام، إلاَّ أن تصوموا قبله أو بعده ))(١).

وعند أبي داود وابن ماجة عن عبد الله بن سلام ، أنّه سمع رسول الله ، يقول :

(( ما عَلَى أُحدِكُم إنْ وَجَدَ – وجَدْتُم – أنْ يتّخذَ تُوبين ليوم الجمعة، سورَى ثوبي مهنته )) (٢).

وعن أبي سعيد ره قال :

(( أَشْهَدُ عَلَى رسول الله ﷺ قيال: (( الغُسُلُ يُسَالُ الجُمعِةِ واجبِ على كُلِّ مُحتَلِم، وأَنْ

<sup>(</sup>۱)- أخرجه الإمام أحمد (۱/۳۳و ۳۳)، ومن طريقه أخرجه الحاكم (۱/۳۷)، ورواه ابن خزيمة (۱/۳۱-۳۱۳)، وغييرهم. وفي إسناده ضعف، وهو يتقوى بغييره. انظر ((المسند)) (٥١/٥١-١٧٦) تحقيق أحمد شاكر رحمه الله، و ((الإرواء)) (١١٦/٤).

<sup>(</sup>۲)- أخرجه أبو داود (رقم: ۱۰۷۸) مرسلاً بإسناد صحيح. ورواه بنفس المكان هو وابن ماجة (رقم: ۱۰۹۰) وغيرهما موصولاً بإسناد صحيح، وله شاهد من حديث عائشة رضي الله عنها عند ابن ماجة (م۹۰۱)، وابن خزيمة (۱۷۹۰)، وابن حبّان (۸۲۰) بسند حسن ، وصحّحه البوصيري في ((الزوائد))، وله شاهد آخر من حديث جابر المنه مولكن في سنده ضعف - رواه ابن أبني شبيبة حديث جابر و ۱۰۷۷).

يَسْتَنَ<sup>(۱)</sup>، وأن يَمَسَّ طيباً إنْ وَجَـدَ )). متَّفق عليه.

وفي رواية لأبي داود (رقم: ٣٤٤): (( الغُسلُ يَوْمَ الجُمُعَةِ على كل مُحتَلِم، والسِّواك، ويمسَّ من الطيب ما قُدِّر له... ولو من طيب المرأة )).

وعن سلمان الفارسي شه قال: قال النبي شه:

(( لا يغتسل رجل يوم الجمعة، ويتطهر بما استطاع من طُهْر، ويَدَّهِنُ من دهنه، أو يمسسَّ من طيب بيته، ثمّ يرُوحُ إلى المسجد ولا يفرق بين اثنين، ثمّ يصلّي ما كُتب له، ثم يُنصتُ للإمام إذا تكلّ م إلاّ غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى )) رواه البخاري غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى )) رواه البخاري (٨٨٣ و ٩١٠)، وأحمد (٥/٨٣ و ٤٤٠).

ولسنا هنا بصدد تعداد وإحصاء مآثر هذا البوم العظيم وفضائله الجَمَّة، وما امتاز به من خصائص عظيمة فريدة، فقد كفانا علماؤنا مؤونة ذلك.

<sup>(</sup>١) - أي يَدلكُ أسنانه بالسواك.

لقد خصتص العلامة المحقق ابن القيم رحمــه الله جزءاً كبيراً من كتابــه القيّــم ((زاد المعـاد...)) ليوم الجمعة وخصائصه.

وألَّف العلاَّمة السيوطي رسالة في ذلك أسماها ( نور اللَّمعة في خصائص الجمعة )) (١)، وغير هما.

ونحن - هنا - بصدد بيان واحدة من هذه الفضائل الجمَّة لهذا اليوم الكريم المحبّب إلى النّفوس. هذه الفضيلة الّتي غَفَلُ عنها كثير من المسلمين، ألا وهي ((ساعة الإجابة)) من اليوم المبارك.

<sup>(</sup>۱) - أوصل السيوطي رحمه الله خصائص الجمعة إلى مائة خصوصية، بغض النظر عما استند إليه من الأحاديث الضعيفة والواهية لبعض هذه الخصائص. بينما ذكر ابن القيهم قريباً من الثّلاثين خصوصية أو تزيد قليلاً. منها: أنه يوم عيد، ولا يصام مفرداً، وقراءة: ((ألم تنزيل...)) و ((هل أتى...)) في صبيحتها، والجمعة والمنافقون فيها - أي في صلاتها -، والغسل لها، والطيب، والسواك، ولبس أحسن الثّياب، والخطبة والإنصات، وقراءة الكهف... الخ.

لقد آثرت أفرادها برسالة لمّا رأيت النّاس اختلفوا فيها اختلافاً كثيراً، فحاولت أن أجمع الشّاتات المتناثر في بطون أمهات كتبنا المباركة، مقرّباً وجهات النظر، عاملاً جهد المستطاع على إزالة حواجز الخلاف، موضّحاً الرّاجح منها للقارئ الكريم بأسلوب سهل يسير، يرجع إليه كلّما أراد دون أي مشقة أو تعب في البحث والتّنقيب في الأصول.

كان هذا السّبب الأول الدّاعييَ لكتابة هذه الرّسالة.

وأما الستبب الثّاني فهو انشــــغال كثــير مــن المسلمين عن مِثْل هذه الفضيلة – وكم غَفلَ المسلمون عن فضائل – برفع بها العبد المسلم – المؤمن بربه حاجته إلى الله سبحانه وتعالى، فتقضى بإذنه.

نعم ما أحوجنا إلى مِثْلِ تلك الستاعة – بل ما أحوجنا إلى ساعات مثلها – تُفتَح فيها أبواب السماء لكلّ راغب إلى الله تائب مستغفر، لينفرج همه ويزول غمه.

لقد أخذت الدّنيا معظم وقتنا، وشغلتنا زخارفها ومباهِجُها عن عمل الآخرة، فكم مالت شهوات النّفس بأصحابها عن الله، وبَنت بينهما حجاباً من الذّنوب والآثام، واستهوتهم الشّياطين فاجتالتهم عن فطرتهم النّي فُطروا عليها، فأعرضوا عن الله فمرضت الله فمرضت القلوب، وأظلمت النّفوس، وخبا نُور الإيمان حتى كاد يُطفأ. وأقبلت الآخرة، فإذا هم مُفلسون بغير رصيد.

قال على بن أبي طالب را الله

((إنَّ أَخُوف ما أَنخوق عليكم اثنان: طُول الأمل، واتباع الهوى، فأمّا طُول الأمل فينسي الآخرة، وأما اتباع الهوى فيصد عن الحق، ألا إن الدّنيا قد ولَّت مدبرة، والآخرة مقبلة، ولكلّ واحدة منهما بنون، فكونوا من أبناء الآخرة، ولا تكونوا من أبناء الدّنيا، فإن اليّوم عمل ولا حساب، وغداً حساب ولا عمل) (().

<sup>(</sup>١)- أثر علي ﷺ هذا، قال الحافظ في (( الفتح )) : (( جاء عنه موقوفاً ومرفوعاً )).

فأمّا الموقوف فعلّقه البخاري (١١/٥٣٥ فتح) مجزوماً به ، ووصله وكيع في (( النرّهد )) (٣٩/٢)، وابن أبي شيبة في (( المصنّف ))

ما أحوجنا إلى مثل هذه السّاعة العظيمة، الّتي يستجيب الله فيها دعاء عبده.

=(1/17)، والإمام أحمد في (( الزّهد )) (1/17)، وأبو نُعَيم في (( الشّعب )) (1/17)، والبيهقي في (( الشّعب )) (1/17)، والأصبهاني في (( التّرغيب والتّرهيب )) (1/17)، والحافظ في (( التّغليق)) (1/17)، من طرق عنه.

أما المرفوع فأخرجه ابن أبي الدّنيا في ((قِصرِ الأمــل))، كما قال الحافظ، من طريق اليمان بن حذيفة عـن عليّ بـن أبـي حنظلة (۱) عن أبيه عن عليّ مرفوعاً به.

ومن طريقه ابن الجوزي في (( العلل )) (٣٢٩/٢) وقال : ( لا يصح عن رسول الله ، فإن علي بن أبي حنظلة ليس بمعروف ولا أبوه )).

وقال ابن حجر (٢٣٦/١١): ((واليمان وشيخه لا يُعرفان)).
وله شاهد من حديث جابر شه عنه ذكره الحافظ في
((الفتح)) وضعّفه، ثم وقفت على تخريج الأثر للأخ الدّكتور/ عبد
الرحمن الفريوائي في تحقيقه لكتاب ((الزّهد)) لوكيع رحمه الله
فانظره، فقد توسع في تخريجه.

<sup>(</sup>١) - كذا في (( العلل )). وفي (( الفتح )) و (( التغليق )) ( ( ١٥٩/٥) : (حفصة). ثم وقفت على كتاب (( قصر الأملل )) أثناء تبيض الرسالة، فوجدتها كما في ((العلل)).

ما أحوجنا إلى رفع توبننا إلى الله، توبة لا رجوع بعدها ، بل جدّ واجتهاد، وعملٌ صالحٌ للمَعَاد.

ما أحوجنا إلى النَّدم على ما فرَّطنا في جَنْبِ الله.

ما أحوجنا إلى أن نُقلع عن المعصية، ونُفارق الذّنب.

ما أحوجنا إلى عزيمة نتدارك بها ما فات، ونُصلح ما يأتي.

إِيا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَّصُوحًا عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ ويَدُخْلِكُ مَ جَنَّاتٍ تَحْرِيم وَيُدُخْلِكُ مَ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ} [التحريم: ٨].

{وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُ وَا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبِهِمْ اللّهُ وَلَمْ يُعْلَمُ وَنَ الدُّنُوبِهِمْ وَمَن يَعْلَمُ وَنَ اللّهُ وَلَمْ يُعْلَمُ وَنَ اللّهُ وَلَمْ يُعْلَمُ وَنَ اللّهُ وَلَمْ يَعْلَمُ وَمَن وَبَهِمْ وَجَنَّاتُ تَجْرِي مِن أُولُ مَن وَبَهِمْ وَجَنَّاتُ تَجْرِي مِن أُولُولُهُم مَّغْفِرَةٌ مِن وَبَهِمْ وَجَنَّاتُ تَجْرِي مِن

تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ} [آل عمران: ١٣٥].

{وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُ مُ ثُولُونَ} [النور: ٣١].

## وقال ﷺ:

(( إِنَّ الله تعالى يَبسطُ يدهُ باللَّيل ليتوبَ مُسِيءُ النَّهارِ، ويَبسطُ يده بالنَّهارِ ليتوبَ مُسِيءُ اللَّيلِ حتَّى النَّهارِ، ويَبسطُ يده بالنَّهارِ ليتوبَ مُسِيءُ اللَّيلِ حتَّى تَطلعَ الشَّمس من مغربها )). أخرجه مسلم (٢٧٥٩)، وغيره عن أبي موسى هي ...

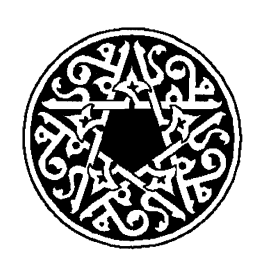
#### هذا . . .

وأسأل الله تعالى أن يتقبّل توبننا، وأن يُطهر قلوبنا بالماء والتَّلج والبرد، وأن يُباعد بيننا وبين خطايانا كما باعد بين المشرق والمغرب، وأن يُنقِّنا من الذّنوب كما يُنقى الثّوب الأبيض من الدّنس.

وأسأله سبحانه أن يكتب لنا أجرنا وأن يدّخره لنا ليوم لا ينفع فيه مالٌ ولا بنون للا من أتى الله بقلب سليم.

والحمد لله ربِّ العالمين.

وصلى الله على سيد المرسلين وآله وصحبه ومن تبعه إلى يوم الدين.



## صفحة من الدّعاء

{قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّــهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ \* وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلُ أَن يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ ثُــمَّ لاَ نُتصـَــرُونَ ﴿ وَاتَّبعُــوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُم مِّن قَبْلُ أَن يَانُيكُمُ العَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لا تَشْعُرُونَ \* أَن تَقُولَ نَفْسِ بَا حَسْرَتَى علَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنبِ اللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ \* أَوْ نَقُولَ لَوْ أَنَّ اللَّهَ هَدَانِي لَكُنتِ مَن مَا اللَّهُ عَدَانِي لَكُنتِ مَن الْمُتَّقِينَ \* أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْ أَنَّ لَى كَـرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ بَلَى قَدْ جَاءِنْكَ آيَاتِي فَكَذَّبْتَ بهَا وَاسْتَكْبَرْتَ وَكُنتَ مِنَ الْكَافِرِينَ} [الزمر:٥٩-٥٩]. ﴿ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ } [البقوة: **^[17**].

{رَبَّنَا لاَ تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وهَبْ لَنا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمةً إِنكَ أَنْتَ الوَهَاب} [آل عمران: ٨].

{رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِر ْ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ} [الأعراف: ١٠].

(( اللَّهُمَّ بِعلمِكَ الغَيْبَ، وَقُدرَتِكَ على الخَلْقِ، أَحيني ما علمت الحياة خيراً لي وتوفّني إذا علمت الوفاة خيراً لي .

اللهم وأسألك خشيتك في الغيب والشهادة، وأسألك كلمة الإخلاص في الرّضا والغضب، وأسألك القصد في الفقر والغنى، وأسالك نعيماً لا ينفد، وأسألك قررة عين لا تنقطع، وأسالك الرّضيا بالقضاء، وأسألك برد العيش بعد الموت، وأسألك لذة النظر إلى وجهك، والشّوق إلى لقائك، في غير ضرّاء مُضرّة، ولا فتنة مُضلّة.

اللهم زيّنا بزينة الإيمان واجعلنا هداة مُهتدين )). أخرجه النسائي (٣/٤٥-٥٥)، والحاكم (١/٤٢٥-٥٢٥) وقال: صحيح الإسناد، وصححه الألباني، من حديث عمّار بن ياسر .

((اللهم إنّي أعوذ بك من علم لا ينفع، وعمل لا يُرفع، وعمل لا يُرفع، وقلب لا يَخشع، وقول لا يُسمع) أخرجه أحمد، وابن حبان، وغيرهما، وصحّحه الشّيخ الألباني (١).

(( اللهم إنّي أسألك الهُدَى والنّق عن والعفاف والغنني )) مسلم، وأحمد.

(( اللهم اغفر لي خطيئتي وجهلي و إسرافي في أمري، وما أنت أعلم به منّي، اللهم اغفر لي جَـدي و هَزالي وخطئي و عمدي، وكلّ ذلك عندي.

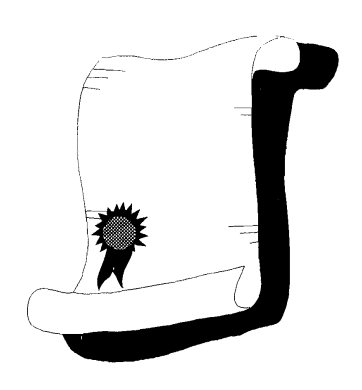
<sup>(</sup>۱)- هذا حدیث أنس ﷺ وهـو عنـد النّسـائي (۸/۲۰۲-۲۰۰) ، وأحمد (۲۸۳/۳).

وفي الباب عن أبي هريرة عند أحمـــد (٢/ ٣٤٠ و ٢٦٥ و ٤٥١)، وأبي داود (رقم: ١٥٤٨)، والنّسائي (٢٦٣/٨)، وابـــن ماجة (رقم: ٣٨٣٧).

وزید بن أرقم ، عند مسلم (۲۷۲۲)، وأحمـــد (۳۷۱/۶) ، والنّسائی ( ۲۲۰/۸ ).

وعبد الله بن عمرو ، عند أحمد ( ۲۰۰۷ ) ، والنّسائي (۲۰٤/۸) ، والتّرمذي (۳٤۸۲ ).

اللهم اغفر لي ما قدّمت، وما أخسرت، وما أسررت، وما أسررت، وما أعلنت، وما أنت أعلم به منسي، أنست المُقدِّمُ وأنت المُؤخِّرُ، وأنت على كلِّ شيءٍ قديسر ))، منّفقٌ عليه.



وَقَعُ مِي لِارْجِي لِلْهِجَنَّ يَّ لِسُكِتَمَ لِلْفِرَّ لِالْفِرَةِ www.moswarat.com

# من واحة الشّعر

ابتهال(۱)

يا مَنْ يَرى ما في الضمير ويسمعُ

أنبت المُعَدُّ لكل ما يُتوقَّعِعُ

يا مَــنْ يُرَجّـى للشّـدائد كلّـها

يا مَنْ إليه المشتكى والمفزعُ

يا من خزائن رزقه في قول كسن "

امنن فإن الخيير عندك أجمع

ما لى سوى فقري إليك وسيلة

وبالافتقار إليك فقري أدفع

ما لى سوى فزعى لبابك حيلة

فلئسن رددت فسأي بساب أقسرع

ومن الّذي أدعو وأهتف باسمه

إن كان فضلك عن فقيرك يمنع

حاشا لجودك أن يُقنَه عاصياً

الفضلُ أجزل والمواهب أوسعُ

<sup>(</sup>١) - من (( دليل الخيرات )) للأستاذ الأخ : خير الدين وانلى.

طرقت باب الرجا والنّاس قد رقدوا

وبتّ أشكو إلى مولاي مـــا أجــدُ

وقلت يا أملي في كل نائبة

ومن عليه بكشف الضّـرّ يُعتمـدُ

أشكو إليك أمسورا أنست تعلمها

ما لي على حملها صبر ولا جلد

وقد مددت يــــدي بـــالذلّ مبتـــهلاً

إليك يا خير من مُسدّت إليه يسدُ

فلا تردنّها يا ربّ خائبة

فبحر جودك يروي كلّ مــن يـَـردُ



تِفَخُ مِي لارْبَعِي الْفِخْلَيَ ليكي لانزُرُ الْفِروكِ www.moswarat.com

#### الدّعاء

مِنَ الأسلحة النّافعة الّني يمكن أن ينسلحَ بها الإنسانُ المؤمن (١) . . . الدّعاء .

ذلك السلاح الغريب العجيب، لا يَخيب قائله، ولا يندم فاعله (٢)!!؟.

إنه...

مجلبة للخير مبعدة للشر ...

<sup>(</sup>۱) - وفيه حديثان، أحدهما عن علي وهو موضوع، والآخر عن جابر وه موضوع، والآخر عن جابر وه وهو ضعيف، ولفظه: (( ألا أدلكم على مسا يُنجيكم مسن عدوكم ويدُرُ لكم أرزاقكم تدعون الله ليلكم ونهاركم، فإن الدّعاء سلاح المؤمن )) رواه أبو يعلى (٣٤٦/٣)، وانظر (( سلسلة الأحداديث الضّعيفة والموضوعة )) (رقم ١٧٩ و ١٨٠).

<sup>\*</sup> ولكن معناه صحيح قد دلّت عليه نصوص الكتاب والسنّة.

<sup>(</sup>٢) - قال ابن القيّم في (( الجواب الكافي... )) (ص: ١٣):

<sup>((</sup> والأدعية والتعوذات بمنزلة السلاح، والسلاح بضاربه، لا بحدة فقط. فمتى كان السلاح سلاحاً تاماً لا آفة به، والساعد ساعد قوي، والمانع مفقود، حصلت به النكاية في العدو، ومتى تخلف واحد من هذه الثّلاثة تخلّف التّأثير، فإذا كان الدّعاء في نفسه غير صالح، أو الدّاعي لم يجمع بين قلبه ولسانه في الدّعاء، أو كان ثُمَّ مانع من الإجابة لم يحصل الأثر )).

به راحة القلب، واطمئنان النَّفس... يجعل من كلَّ همِّ فرجاً، ومِــــنُ كـــلَّ ضيــق مخرجاً<sup>(۱)</sup>.

به يُظهر الإنسان لربّه حاجته...

إنه العُدَّة عند الكربة، والصّاحبُ في الوَحْدَة، والغيباث عِنْدَ الشَّدَّة، والمفزع عند الفاقـــة، والرّجــاء إذا انقطعت الحيل.

إنه الفيء الذي يستظل به المتعبون. والقيلولة الني يرتاح بها المجهدون. والطّريق الّذين يهتدي به الضّالون. والنّور الّذي يستضيء به التّائهون.

ومن هنا ندرك المعنى العميق لقوله ﷺ:

{ (( الدَّعاء هو العبادة )) ثم قرأ: {وَقَالَ رَبُّكُ مَ مُ الْدُعُونِيُ أَسْتَجَبُ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُبْرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ} [فاطر: ٢٠].

<sup>(</sup>١)- انظر شروط الدعاء وآدابه (ص: ٣٦).

<sup>(7)</sup> - الترمذي (0/3) و الله حديث حسن صحيح، وأبو داود (رقم: 15 )، وابن ماجة (رقم: 15 )، وابن ماجة (رقم: 15 )، وابن ماجة ((الكبرى))(7/0.03)، وأحمد (1/1) ، وابن حبّان (رقم: 15 ) ((زوائد)) ).

وتعي أمر الرسول عندما قال:

(( الدّعاء ينفع ممّا نزل وممّا لم ينزل، فعلبكم عباد الله بالدّعاء ))(().

وعن أبي هريرة شه قال: قال رسول الله شه:

(( ليس شيء أكرم على الله من الدّعاء )) (٢).

لأنّه – أي الدّعاء – إظهار المرء فاقته،
والاستكانة إلى ربّه، وهو المعنى الحقيقيّ للعبوديّة،
وهي التّذلّل والخضوع ...

قال ابن رجب الحنبليّ في كتابه (( الخشوع في الصلّة )) (ص:٤٦-٤٧) :

<sup>(</sup>۱) – رواه التّرمذي (٥/٢٥٥)، والحاكم (٤٩٣/١)، وفيه ضعف، وله بعض الشّواهد، وحسّنه الألبانيّ في ((صحيح التّرمذي )) (رقم: 7٨1).

<sup>(</sup>٢)- رواه الإمام أحمد (٢/٢٣)، والبخاريّ في (( الأدب المفرد )) (رقم: ٢١٧)، وأبو داود الطّيالسيّ (ص٣٣٧ رقم: ٢٥٨٥). وحسّنه الألبانيّ في (( صحيح الأدب المفرد )).

((ومن أنواع العبادات التي يظهر فيها الـذلّ، والخضوع لله عز وجلّ الدّعاء... وممّا يظهر فيه والخضوع لله عز وجلّ الدّعاء... وممّا يظهر فيه الذّلّ : رفع اليدين، وقد صحّ عن النّبيّ الله رفع يديه في الدّعاء في مواطن كثيرة... وهذا من أبلغ صفات الذّل وإظهار المسكنة، والافتقار، ومنه افتقار القلب في الدّعاء، وانكساره لله عن وجلّ، واستشعار شدّة الفاقة إليه والحاجة لديه، وعلى قدر الحرقة والفاقة تكون إجابة الدّعاء).

لهذا كلَّه كان (( الدَّعاء من أَجَلُ العبادات وأعلاها، ومن أعظم الطَّاعات وأزكاها.

وذلك لما فيها من تحقيق العبوديّة لله وحده، و وتلبية لحاجة النّفس البشريّة الّني جُبلَتْ عليها.

لقد كان من أجل العبادات وأنفعها، لما فيه من تعظيم للخالق، وقنوت له، وأن الأمر كله بيده، هو الذي يرزق، وهو الذي يستر، وهو الذي يجعل من كُل هم فرجاً، ومن كُل ضيقٍ مَخْرَجاً.

والتوجه لله وحدده بالدّعاء هو التّقوى، والإخلاص له به هو مُخّها.

لقد كان الدّعاء من أجل الطّاعات وأزكاها، لِمَا فيه من إظهار ضعف المخلوق تجاه خالقه، وإقرار العبد بعبوديته وافتقاره (١).

وفي الدّعاء تحقيق عبادة الشَّكْرِ على السّراء، والصّبر على الضَّرّاء، والتّوبة من الذَّنوب، والالتجاء إلى علم الغيوب، وهي كلّها من معاني التّوحيد والعبادة، والافتقار والحاجة، والسذّل والانكسار، والطّاعة والانقياد ...

إن استظلال الدّاعي الصّادق بظل هذه الآية: {وَ إِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَاإِنِّي قَرِيبِ أُجِيبُ أُجِيبُ دَعُوزَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ } [البقرة:١٨٦].

يُضفي عليه شعوراً بالاطمئنان، وتقة في النفس، وإيناساً بالمدعو، واستخفافاً بالدّنيا ومن فيها،

<sup>(</sup>١) - انظر كتاب ((طريق الهجرتين )) (ص : ٨ وما بعدها ).

واحتقاراً للأرض ومن عليها - إلا ذكر الله وما والأه - واستعظاماً للآخرة وما فيها - مين طمع في دخول الجنة، وشوق للقاء الله - فإذا اختلج هذا في قلب العبد، واستقر هذا بين جوانحه، انشرح صدره، وزال همّه، وفُرِّج كربه، وهانت عليه المصائب، وسهل عليه الخطوب، وأنته الدّنيا وهي راغمة، كلّ ذلك بحقه وشروطه وأحكامه وآدابه...)(١).

نعم كان الدّعاء هو العبادة.. (( هذه الصيغة المقتضية للحصر من جهة تعريف المسند إليه ومن جهة تعريف المسند، ومن جهة ضمير الفصل... تقتضي أن الدّعاء هو أعلى أنواع العبادة، وأرفعها وأشرفها... والآية الكريمة قد دلّت على أن الدّعاء من العبادة، فإنّه سبحانه وتعالى أمر عباده أن يدعوه، ثمَّ قال: {إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُبْرُونَ عَنْ عِبَادَتِي}. فأفاد ذلك أن الدّعاء عبادة، وأن ترك دعاء الرب فأفاد ذلك أن الدّعاء عبادة، وأن ترك دعاء الرب

<sup>(</sup>۱) – من ((أحكام القنوت)) (V - V) بتصرف، لعدنان آل عرعور.

يستكبر العبد عن دعاء من هو خالق له ورازقه ومُوجِدهِ من العدم، وخالق العالم كلّه، ورازقه، ومحييه ومميته، ومثيبه، ومعاقبه. فلا شكّ أن الاستكبار طرف من الجنون، وشعبة من كفران النّعم))(١).

إنّ المسلم تتقطع به الأسباب، فلا يعرف لها سبيل، وتضعف به الحيل فيخور، فيشعر بالخوف والضتعف والعجز فلا يجد أمامة إلا ربّة يستمد منه القُوَّة لضعفه، والأمن لروعه، والغنس القوَّة لضعفه، والأمن لروعه، والغنس والقرب وحاجته. فكان الدّعاء عبادة، به الأنس والقرب والمناجاة (٢).

<sup>(</sup>١)- الشوكاني في ((تحفة الذّاكرين)) (ص: ٢٥).

<sup>(</sup>٢)- راجع أوائل كتاب ((الجواب الكافي لمن سنال عن الدواء الشّافي)) للإمام ابن القيّم رحمه الله، لتعرف أثر الدّعاء في حياة المسلم.

((﴿وَ إِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَانِي قَرِيبٌ أَجِيبِ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنِ وَالْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرِ شُدُونَ} [البقرة: ١٨٦].

{فَانِنَي قُرِيبٌ} بلا وسيط ولا حاجب، ولا مانع ولا حاجز.

{أُجِيبُ دَعُوزَةَ الدَّاعِ} بــــلا شــرط إلا شــرط الاشــرط الاستجابة أليجيب. وشرط الإيمان ليؤمَّن (فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي) كي أستجيب لهم.

{وَلْيُؤْمِنُواْ بِي} كي أُؤمِّنَهُم وأُرشِدَهُم وأهديهم. لذلك كان التَّقصير عن الدّعاء... جفاء.

والإعراض عنه... كبر، ((وهو طرف من المنون، وشعبة من كُفْرَان النّعم )).

وصرفه لغير الله... كفر.

<sup>•</sup> قلت: بل هناك شروط منها أن يكون قلب الدّاعي حاضراً خاشعاً لقوله على : (( إنّ الله لا يقبل دعاء من قلب سام لاه )) ومنها أن يكون حلال المطعم والمشرب والملبسس. لحديث : الرّجل يُطيل السّقر... وغيرها. قلت : انظر ما سيأتي (ص: ٣٥) وما بعدها.

{وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا}))(١) [الجن: ١٨].

لهذا كان السلف رضي الله عنهم شديدي الحرص على الدّعاء أكثر من الإجابة.

وكان لديهم يقين بأن التوجه للدعاء توفيق من الله، والاستجابة فضل آخر.

فقد روي عن عمر ﷺ أنه قال:

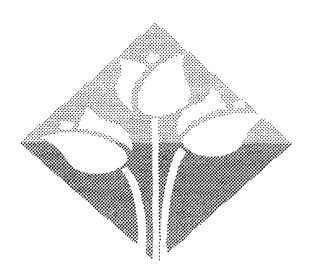
(( إنّي لا أحمل هـمّ الإجابة، ولكن همّ الدّعاء، فإذا ألهمتُ الدّعاء، فإنّ الإجابة معه )).

وقال ابن قتيبة في (( عيون الأخبار )) (٢٨٦/٢**)** :

(( بلغني عن ابن عبينة عن أبي حازم قال: لأَنَا مِنْ أن أُمنعَ الدّعاء أخوفُ منّـي من أن أُمنعَ الإجابة )).

<sup>(</sup>١) - (( أحكام القنوت )) (ص: ٩ - ١٠).

وللدّعاء آداب يُستحبّ الالتزام بها... وشروط يجب الوفاء بها... لأنّه لا يُقبَلُ ولا يكون قريباً للإجابة إلاّ بها.



# فصل في

## شروط الدعاء وأدابه

ور الرجي الرجي الرجي الرجي الرجي الرجود المرود الرجود المرود المرود المرود المرود المرود المرود المرود المرود ا

## شروط الدعاء وأدابه

للدّعاء آداب وشروط لا يقبل بل لا يكون قريباً للإجابة إلا بها، منها:

١ - الإخلاص في التوجه واليقين بالإجابة.

قال تعالى : {فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَــهُ الدِّينَ} [غافر:١٤].

وقال جلّ شأنه: {وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهِ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ} [البينة: ٥].

وقال ﷺ:

(( ادعوا الله و أنتم مُوقنون بالإجابة، واعلموا أنّ الله لا يستجيب دعاءً من قلب غافل لاه ))، النّرمذيّ و الحاكم و هو حديث حسن (١)، انظر (الصتحيحة)) (٩٤).

وقال ﷺ لابن عبّاس رضى الله عنهما:

<sup>(</sup>١)- تنبيه: لم نتوسع في تخريج الأحاديث التي لا علاقة لها في ساعة الجمعة طلباً للاختصار وعدم التطويل. واعتمدنا في تصحيحها على كتب شيخنا الألباني رحمه الله تعالى.

(( يا غلام احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، وإذا سألت فأسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمّة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء للم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفع ت الأقلم وجفّت بشيء قد كتبه الله عليك، رفع ت الأقلم وجفّت الصّحف ))، أحمد والترمذي والحاكم وقال الترمذي : (( حديث حسن صحيح )) وأقرت عليه الألباني في ( ( حديث حسن صحيح ))

### ٢ - الجزم فيه وعدم الاستثناء.

عن أنس ره قال : قال رسول الله على :

(( إذا دعا أحدُكُم فليعزم المسألة - وعند مسلم: (( فليعزم الدّعاء )) - ولا يقولنن اللهم إنْ شئت فأعطني، فإنه لا مُستكره له ))، متّفق عليه.

وعند التَّرمذي من حديث أبي هريرة ﴿ ، أَن رَسُولُ اللهِ ﷺ قال :

(( لا يقول أحدكم اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت، ليعزم المسألة، فإنه لا مُكْرِه له ))(۱).

٣ - الإلحاح وترك الاستعجال في الإجابة وعدم الملل.

لقوله على:

(( لا يزال يُستجاب للعبد ما لم يدع باثم أو قطيعة رحم، ما لم يستعجل ))، قيل: يا رسول الله! ما الاستعجال؟ قال: ((يقول: قد دعوت وقد دعوت فلم أر يستجيب لي فَيسْتَحْسِر (٢) عند ذلك ويدع الدّعاء)). وفي لفظ: (( يُستجاب الأحدكم ما لم يَعْجَل، يقول: قد

<sup>(</sup>١) - قال ابن بطَّال - كما في (( الفتح )) (١١ / ١١٨) :

<sup>((</sup>في الحديث أنّه ينبغي للدّاعي أن يجتهد في الدّعاء، ويكون على رجاء الإجابة، ولا يقنط من الرّحمة، فإنّه يدعو كريماً، وقد قال ابن عُييْنَة: لا يمنعن أحداً الدّعاء ما يعلم في نفسه، أي: من التقصير، فإنّ الله قد أجاب دعاء شرّ خلقه، وهو إبليس حين قال: { ربّ أنظرني إلى يوم يبعثون })).

<sup>(</sup>٢)- المراد: أنَّه ينقطع عن الدّعاء.

(١) – قال ابن الجوزي رحمه الله: (( اعليم أنّ دعاء المؤمن لا يُردُّ، غير أنّه قد يكون الأولى تأخير الإجابة، أو يُعوّض عنه بما هو أولى له عاجلاً أو آجلا، فينبغي للمؤمن أن لا يترك الطّلب من ربّه، فإنّه مُتعبّد بالدّعاء، كما هو مُتعبّد بالتّسليم والتّفويض))، ((شرح السنّة)) (٥/٨٧ تعليقاً).

قال أبو الدرداء ﷺ: (( من يكثر قرع الباب يوشك أن يفتح له، ومن يكثر الدّعاء يُوشك أن يُستجاب له )) من (( شرح السّنة )) ( 191/٥).

وقال ابن القيم في (( الجواب الكافي... )) ( ص: ٦).

(( وكذلك الدّعاء - أي في أثـره على النّفس والبدن كالدّواء - فإنّه من أقوى الأسباب فـي دفع المكروه، وحصول المطلوب، ولكن قد يتخلّف أثره عنه! إمّا لضعفه في نفسه: بان يكون دعاء لا يحبّه الله، لما فيه من العدوان.

وإمّا لضعف القلب وعدم إقباله على الله وجمعيته عليه وقت الدّعاء، فيكون بمنزلة القوس الرّخو جداً فإن السّهم يخرج منه خُروجاً ضعيفاً.

وإمّا لحصول المانع من الإجابة: من أكل الحرام، ورين الذّنوب على القلوب، واستيلاء الغفلة والشّهوة واللّصهو وغلبتهما عليها )). التضرع والخشوع والرغبة والرهبة وخفض الصوت بين المخافتة والجهر.

قال تعالى : {ادعوا ربكم تضرعا وخفية إنه لا يحب المعتدين} (١) [الأعراف:٥٥].

وقال سبحانه: {إنهم كانوا يسارعون في الخبرات ويدعوننا رغبا ورهبا} [الأنبياء: ٩٠].

وعن أبي موسى الأشعري شه قال: ((كنا مع رسول الله شه في سفر، فجعل الناس يجهرون بالتكبير، فقال رسول الله شه : ((أيها الناس،

<sup>(</sup>١) – قال القرطبي في (( تفسيره )) (/ 777) : (( هذا أمر بالدعاء وتعبد به. ثم قرن عز وجل بالأمر صفات تحسن معه، وهي الخشوع، والاستكانة، والتضرع.

ومعنى ((خفية)) أي سرا في النفس ليبعد عـن الرياء، وبذلك أثنى على نبيه زكريا إذ قال مخبرا عنه: ((إذ نادى ربه نـداء خفيا)) [مريم: ٢]... قال الحسن بن أبي الحسن: لقد أدركنا أقواما ما كان على الأرض عمل يقدرون على أن يكون سرا فيكون جـهرا، ولقد كان المسلمون يجتهدون في الدعاء، فلا يسمع لهم صـوت، إن هو إلا الهمس بينهم وبين ربهم)).

ارْبَعُوا<sup>(۱)</sup> على أنفسكم، إنّكم لا تدعــون أصمّـاً ولا غائباً، إنّه معكم، إنّه سميعٌ قريـب، تبارك اسـمه، وتعالى جدّه )) متّفق عليه.

## ٥- عدم الانقطاع عن الدّعاء في الشّدّة والرّخاء.

ولما روى أحمد وأبو نُعيم والطّبراني والحاكم وغيرهم عن ابن عبّاس رضي الله عنهما مرفوعاً: ((تعرّف إلى الله في الرّخاء يعرفُكَ في الشّدة )) حديث صحيح، وانظر ((السّنّة مع ظِلالها...)) (١٣٩/١).

<sup>(</sup>١)- يقال: اربع على نفسك، أي تثبت وانتظر. والمراد الكف عسن الشيء. قال الحافظ ابن حجر: ((ارفقوا ولا تجهدوا أنفسكم))..

# ٦- التوسل إلى الله تعالى بأسمائه الحسنى أو بالأعمال الصّالحة .

قال نعالى: {وَلِلَّهِ الأَسْمَاءِ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآئِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَــانُواْ يَعْمَلُونَ} [الأعراف: ١٨٠].

وعن بريدة ﷺ أن رسول الله ﷺ سمع رجلاً يقول :

(( اللهم إنّي أسألك أنّي أشهد أنّك أنت الله، لا إله إلا أنت الأحد الصمد، الذي لم يلد ولم يُولد، ولم يكن له كفواً أحد، فقال: (( لقد سألت الله بالاسم الذي إذا سئل به أعطى وإذا دُعِي به أجاب )). أحمد، وأبو داود، والحاكم، وسنده صحيح.

وقد صح التوسل بالأعمال الصالحة في قصتة الثلاثة الدين دخلوا غاراً فاطبقت عليهم صخرة وسدت فتحة الغار عليهم، فتوسلوا إلى ربهم بأعمالهم الصالحة ففرج الله عنهم.

## ٧ - عدم الاعتداء في الدّعاء.

فعن ابن سعد بن أبسي وقاص الله قال : اللهم إنسي أسالك الجنة (سمعني أبي وأنا أقول : اللهم إنسي أسالك الجنة ونعيمها وبهجنها، وكذا وكذا، وأعوذ بك من النار وسلاسلها، وأغلالها، وكذا وكذا، فقال لي : يا بنسي سمعت رسول الله الله يقول: (سيكون قوم يَعتدُون في الدّعاء)، فإيّاك أن تكون منهم، إنّك إن أعطيت الجنة أعطيتها وما فيها من الخير، وإن أعِذت من النار أعِذت منها وما فيها من الشرّ). أبو داود، وأحمد، وحسنه الألبانيّ رحمه الله تعالى.

ولأبي داود من حديث ابن المُغَفَّل الله سمع ابنه يقول: (( اللهم إنّي أسألك القصر الأبيض عن يمين الجنّة إذا دخلتها، فقال: أي بني! سل الله الجنّة، وتعوّذ به من النّار، فإنّي سمعت رسول الله الله يقول: (( سيكون في هذه الأمّة قوم يعتدون في الطّهور والدّعاء )).

## معنى (( يَعتَدُون في الدّعاء )):

يعتدون: الاعتداء: مجاوزة الحدّ في الأمر، والمراد الخروج في الدّعاء عن الوضيع الشّرعي والسنّة المأثورة، قالمه ابن الأثير في ((جمامع الأصول)).

وقال المناوي - رحمه الله - فـــي (( فيــض القدير )) (١٣٠/٤) :

(ا يتجاوزون الحدود، يدعون بما لا يجوز، أو يرفعون الصوت به أو يتكلفون الستجع... قال التوربشتي: الاعتداء في الدّعاء يكون في وجوه كثيرة، والأصل فيه أن يتجاوز عن مواقف الافتقار إلى بساط الانبساط أو يميل إلى أحد شقي الإفراط والتّفريط في خاصة نفسه وفي غيره إذا دعا له وعليه...

وقال ابن حجر: الاعتداء فبه يقع بزيادة ما فوق الحاجة، أو يطلب ما يستحيل حصوله شرعاً، أو يطلب معصية أو يدعو بما لم يؤثر سييما ما ورد بكر اهيته، كالستجع المتكلّف، وترك المأثور )) أ. ه المطلوب.

فكان على ينزه نفسه عن مثل هذه الأمور ويربأ بها أن نقع في ذلك. فكان على يحب جوامع الكلم وقد أوتيه - في كلّ شيء.

قالت عائشة رضي الله عنها: ((كان رسول الله عنها بستحب الجوامع من الدّعاء ويدع ما سوى ذلك )) أخرجه أبو داود، وأحمد، وغيرهما، وسنده صحيح.

فقال لها ﷺ قولي:

(( اللهم إنَّي أسألك من الخير كلَّه عاجله و آجله، ما علمتُ منه وما لم أعلم، وأعوذُ بكَ من

الشّر كلّه عاجلهِ و آجلهِ، ما علمت منه وما لم أعلم...) (١) الحديث رواه أحمد و اللفظ له، و البخاريّ في (( الأدب المفرد ))، و ابن ماجة دون قوله: ((عليك بالجوامع الكوامل)) مقتصراً على الدّعاء. وغيرهم.

قال في (( الفيض ))(۲/٣٣٥) :

((هي - أي الجوامع الكوامل - ما قل لفظه وكَثُر معناه، أو التي تجمع الأغراض الصالحة والمقاصد الصحيحة، أو التي تجمع الثناء على الله وآداب المسألة وغير ذلك )).

٨- التّوبة من المعصية وأكل الحرام وردّ المظالم.

عن أبي هريرة الله قال: قال رسول الله الله الله الله الله النّاس! إنّ الله طيب لا يقبل إلا طيباً، وإنّ الله

<sup>(</sup>۱) - أعلَ الحديث البوصيري في (( الزّوائد )) (٤ / ١٤١) بقوله : (هذا إسناد فيه مقال وأمّ كلتوم هذه لم أر من تكلّم فيها...)). وهذا لا يُعَوّل عليه لأن مسلماً روى لها، وهي زوجة طلحة بن عبيد الله هذه ووثّقها ابن حبّان والحافظ ابن حجر كما في (( التّقريب )).

أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين فقال: (بَــا أَيُّـهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّــي بِمَــا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ} [المؤمنون: ٥١].

وقال: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ} [البقرة: ١٧٢]. ثمّ ذكر الرّجل يُطيلُ السّفر، أشعث أغبر (١)، يمدّ يديه إلى السّماء يا ربّ! يا ربّ! ومطعمه حرام ومشربه حرام، وملبسه حرام، وغندي بالحرام، فأنّى يُستجابُ لذلك؟ )). رواه أحمد ومسلم (٢) واللّفظ له، والتّرمذي، والدّارميّ وغيرهم.

## ٩ - كراهة الستجع في الدّعاء.

أخرج البخاري (١٣٨/١١ فتح)، من طريق عكرمة عن ابن عبّاس رضي الله عنهما قال: ((حَـدِّثِ

<sup>(</sup>١)- أشعت : البعيد العهد بالدّهن والغسل والنّظافة، وكذلك الأغـبر. قاله ابن الأثير.

<sup>(</sup>٢) - وو هُمِ من نسب الحديث إلى الصحيحين. انظر ((جامع الأصول)) (١/ ٥٦٥) و ((سلسلة الأحساديث الصحيحة )) (رقم: ١١٣٦)، وتخريج أحمد شاكر للحديث في المسند (رقم: ٨٣٣).

النّاس كلّ جمعة مرّة، فإن أبيت فمرتين، فإن أكثرت فثلاث مرّات، ولا تُملِّ النّاس هذا القرآن، ولا ألفينَك تأتي القوم وهم في حديث من حديثهم فتقص عليهم فتقطع عليهم حديثهم فتتملَّهُم، ولكن أنصت، فإذ أمروك فحدّثهم وهم يشتهونه، فانظر السّجع من الدّعاء فاجتنبه، فإنّي عهدت رسول الله الله الدّعاء فاجتنبه، فإلا ذلك الاجتناب). أخرجه البخاري وبوّب عليه:

## (( باب ما يُكرَهُ من السَّجع في الدُّعاء )).

قال أهل العلم جواباً على ذلك:

(( النهْيُ عن السّجع متوجّه على المتكلّف منه و المقصود )).

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله في (( الفتح )) ( ١٣٩/١)، شارحاً قول ابن عبّاس : (( أي لا تقصد الله ولا تُشغل فكرك به، لما فيه من النّكلّف المسانع للخشوع المطلوب في الدّعاء، وقال ابن التّين : المراد بالنّهي المستكرّهُ منه، وقال الستاوودي: الاستكثار منه...

ولا يَرِدُ على ذلك ما وقع في الأحدديث الصتحيحة. لأن ذلك كان يَصدُرُ من غير قصد إليه، ولأجل هذا يجيء في غاية الانسجام ...

قال الغزاليّ : المكروه من السّجع هو المُتكلّف، لأنّه لا يُلائِمُ الضّراعة والذّلة )) ا. ه كلم الحافظ.

١٠ - الصلاة على النبي هذا واستقبال القبلة، ورفع اليدين (١)، والوضوء.

<sup>(</sup>۱) - وانظر ((فتح الباري)) (۱ ۱/۱ ۱ ۱ - ۱ ۱۳ )، و ((المجموع)) للنّووي (۳ /۰۷ وما بعدها)، لترى كلام هذين الإمامين رحمهما الله تعالى حول رفع الأيدي في الدّعاء، وتعلم مدى صحّة ما شخب بعضهم من عدم جواز الرّفع عند الدّعاء مطلقاً!!.

وانظر (( الأدب المفرد )) فقد خصتص البخاريّ رحمــه الله باباً في ذلك فقال : (( باب رفع الأيدي في الدّعاء )).=

=وكذا رسالة السيوطيّ (( فضّ الوعاء في أحـــاديث رفـع اليدين في الدّعاء )) فقد جمع فأوعى، وغيرهم كثير.

#### تنبيه:

يرافق - في العادة - رفع اليدين مسخ الوجه بالكفين. وهو الغالب على المسلمين بشتى أوساطهم العلمية، مستدلين لهذا الفعل الذي اتّخذ عبادة بعد كلّ دعاء - ببعض الأحاديث والآثار. والنّاظر إلى هذه الأحاديث نَظر رواية ودراية يجدها - بعد تتبّع أقوال أهل العلم بها ودراسة أسانيدها - يجدها أحاديث ضعيفة لا تصلح للعمل بها.

#### الحديث الأول :

رواه الترمذي، والحاكم عن عمر بن الخطاب الله قال : (كان النبي الله إذا رفع يديه في الدّعاء لا يحطهما حتى يمسح بهما وجهه)).

فيه حمّاد بن عيسى الجهني، ضعيف وقد تفرّد به.

#### الحديث الثّاني :

عن السائب بن يزيد عن أبيه (( أن النبي الله عن أباه الله عن السائب بن يزيد عن أبيه (( أن النبي الله عن المائب الله عن الله عن

أخرجه أبو داود، وفيه حفص بن هاشم وهو مجهول، وابن لَهيعَة وهو ضعيف.

#### الحديث الثّالث :

عن ابن عبّاس رفوعاً : (( إذا دعوتَ الله فادعُ ببطون كفيك، ولا تدع بظهورها، فإذا فرغت فامسح بهما وجهك )).=

= رواه ابن ماجة، ومحمد بن نصر المروزي، والحاكم وغيرهم. وفيه صالح بن حسان، فإنه منكر الحديث.

وأخرجه أبو داود من طريق آخر عن ابن عبّاس فيه نحوه، وفيه عبد الملك بن محمد وهو ضعيف.

وقد ضعف حديث ابن عبّاس وحديث عمر رضي الله عنهما الإمام النّووي في (( الأذكار )) (ص: ٣٤٤ ).

(( وقد سنئل الإمام أحمد عن الرّجل يمسح وجهه بيديه إذا فرغ من الوتر ؟ فقال : لم أسمع فيه شيء. وقال أبو داود : ورأيت أحمد لا يفعله ))، (( مسائل الإمام أحمد لأبي داود )) ( ص : ٧٢ ).

(( وسئل مالك رحمه الله عن الرجل يمسح بكفيه وجهه عند الدّعاء ؟. فأنكر ذلك وقال : ما علمت.

وسئل عبد الله بن المبارك عن الرّجل يبسط يديه فيدعو تسم يمسح بهما وجهه فقال: كره ذلك سفيان رحمه الله ))(١).

وأما ما ذكره بعضهم (٢) من أن أحاديث الباب يشد بعضها البعض، فلا يصح مثل هذا القول ، وذلك لشدة الضعف الذي في الطرق.=

<sup>(</sup>١)- (( مختصر قيام الليل )) (٣٠٤ ).

<sup>(</sup>٢)- انظر على سبيل المثال لا الحصر ما قاله فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين في (( مصطلح الحديث )) ( ص : ٩ ).

۱- روى أنس بن مالك ﷺ قال : قال رسول الله ﷺ :

((كلَّ دعاء محجوب حتَّى يُصلَّى على النَّبِيِّ النَّبِيِّ )). حديث حسن بمجموع طرقه وشواهده، انظر (سلسلة الأحاديث الصحيحة)) (٥/٥ رقم: ٢٠٣٥).

الدوسي وأصحابه على النبي شفال: يا رسول الله! الدوسي وأصحابه على النبي شفال: يا رسول الله! إن دوساً قد عصت، وأبت، فادع الله عليها، [فاستقبل رسول الله شفا القبلة ورفع يديه]، فقيل: هلكت دوس، وفي لفظ: فظن الناس أنه يدعو عليهم. قال: ((اللهم اهد دوساً وائت بهم)). البخاري ومسلم والزيادة من ((الأدب المفرد)).

٣- وعن عائشة رضي الله عنها (( أنّها رأت النّبي عَلِي الله عنها ()
 النّبي عَلِي الله عنها رافعاً يديه يقول:

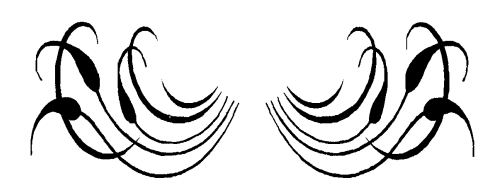
(( إنّما أنا بشر، فلا تعاقبني، أيّما رجل من المؤمنين آذيته، أو شتمته، فلا تعاقبني فيه )).

النّووي في ((المجموع ))! ((الا يُندَبُ)) وسبقه إلى ذلك ابن عبد السّلام. وقال: ((الا يفعله إلا جاهل ))  $(1^{1})$ .

البخاري في (( الأدب المفرد ))، ومسلم، وليس عنده رفع اليدين.

٤- وأخرج البخاري في ((صحيحه)) من حديث أبي موسى قال: (دعا النّبي الله بماء فتوضّا به، ثم رفع يديه فقال:

(( اللهم اغفر لعُبيد أبي عــــامر (١) - ورأيــت بياض إبطيه - فقال: اللهم اجعله يوم القيامــــة فــوق كثير من خلقك من النّاس )) ).



<sup>(</sup>١)- انظر ترجمة له في ((الإصابة)) (٢٢/٤ ترجمة رقم: ٢٩٥).

## فضل يوم الجمعة

لهذا اليوم فضل عظيم، ومكانة كريمة في نفوس المسلمين؛ لأن الله خصته بكثير من الخصال لم تكن لغيره، وميَّزه عن سائر الأيّام، وجعل صلات كفّارة ومغفرة لكثير من الذّنوب والآثام، وجعل المُبكِّر فيه إليها في سجل الملائكة الكرام.

عن أبي هريرة أن رسول الله الله الله الله الله الله المحمدة غسل الجنابة (١)، شراح فكأنما قرب بدنة، ومن راح في الستاعة الثانية فكأنما قرب بقرة، ومن راح في الستاعة الثالثة فكأنما قرب كبشا أقرن، ومن راح في الستاعة الرابعة فكأنما قرب حجاجة، ومن راح في الستاعة الرابعة فكأنما قرب بيضة. فإذا خرج الإمام حضرت الملائكة يستمعون الذّكر )) مُتّفق عليه.

<sup>(</sup>١)- أي: كغسل الجنابة.

ومعنى ((قرّب)) كما قال الإمام النّووي وغيره رحمهم الله: ((استحباب التّبكير إليها - إلى الجمعة - أوّل النّهار... لأنّ ذكر الستاعات إنّما كان للحثّ على التّبكير إليها والتّرغيب في فضيلة السّبق، وتحصيل الصّف الأوّل وانتظارها والاشتغال بالتّنفّل والذّكر ونحوه).

وقال فضيلة الشيخ العلامة عبد العزيز بن باز رحمه الله في تعليقه على (( الفتح )) (٢٦٦/٢):

(( المراد بذلك بيان فضل المبادرة إلى الجمعة، وأنّه بمنزلة من قرَّبَ بدنه ... الخ. والله أعلم )).

(( إذا كان يوم الجمعة وقفت الملائكة على باب المسجد، يكتبون الأول فالأول. ومثل المهجر كمثل المسجد، يكتبون الأول فالأول. ومثل المهجر كمثل الذي يُهدي بقرة، ثمَّ كبشاً، ثم كالذي يُهدي بقرة، ثمَّ كبشاً، ثم دجاجة، ثمَّ بيضة، فإذا خرج الإمام طوو وا صنحفهم اي الملائكة – ويستمعون الذّكر))(().

<sup>(</sup>١) – البخاري ( ٢/٧٠ فتح ) وغيره، واللفظ له.

(( إن من أفضل أيّامكم يوم الجمعة : فيه خُلِقَ آدم، وفيه قُبض، وفيه وفيه النّفخة، وفيه الصّعقة، فأكثروا عليّ من الصّلاة فيه... )) (١) الحديث.

وروى مسلم من حديث أبي هريرة على عين النّبيّ الله قال: ((خير يوم طلعت فيه الشّمس يوم الجمعة، فيه خُلِقَ آدم، وفيه أُدخل الجنّة، وفيه أُخرِجَ منها، ولا تقوم الستاعة إلاّ في يوم الجمعة ))(٢). وعنه ها قال: إنَّ رسول الله قال:

<sup>(</sup>۱) – أحمد (۸/٤)، وأبو داود (رقم :۱۰٤۷)، باب فضل يوم الجمعة وليلة الجمعة، والنسائي (۳ / ۹۱)، في الجمعة، باب إكتار الصلاة على النبي على النبي على النبي على النبي المحمعة. وابن ماجة (رقم : ۱۰۸۰ و ۱۳۳۱). وأخرجه الحاكم وابن حبان في ((صحيحه)). وإسناده صحيح.

<sup>(7)</sup> - مسلم (7/131) بشرح النّووي )، والتّرمذي (7) مسلم (7/131) بشرح النّووي )، والتّرمذي (7/131) في الصّلاة، باب ما جاء في فضل الجمعة، والنّسائي (7/131) في الجمعة باب ذكر فضل يوم الجمعة.

(( الصلواتُ الخمسُ، والجُمُعةُ الله الجمعة، كفارةٌ لما بينهن ما لم تُغشَ الكبائرُ )) (١).

و لأبي داود<sup>(۲)</sup> عن أبي هريرة وأبي سعيد رضى الله عنهما قالا: قال رسول الله ﷺ:

(( من اغتسل يوم الجمعة، ولبس من أحسن ثيابه، ومس من طيب إن كان عنده ثم أتى الجمعة، فلم يتخط رقاب النّاس ثم صلّى ما كتب الله له تم أنْصنت إذا خرج إمامه حتى يفرغ من صلاته، كانت كفّارة لما بينها وبين الجمعة الّتى قبلها )).

<sup>(1)</sup> مسلم (رقم: 77/21) ، وأحمد (7/21)، وغيرهما.

<sup>(</sup>۲) - (رقم: ٣٤٣) واللفظ له . ونحوه عند مسلم (٢٥/٨٥٧). وهذا الحديث والذي بعده ينشعر باستحباب الغسل فلا تغتر بذلك، لوجوبه في أحاديث أخرى لا مجال لذكرها هنا، ومن أراد التفصيل فليرجع إلى كتاب ((نيل الأوطار)) (١/٠٩١) و ((المحلّى)) لابن حزم وغيرهما.

طيب بينه، ثمّ يخرج فلا يفرق بين اثنين، ثمّ يصلّب ما كتب الله له، ثمّ يُنصت إذا تكلّم الإمام، إلا غُفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى ))(١).

(١)- البخاري ( ٣٧٠/٢ فتح ) وغيره. وتقدّم ( ص : ١١ ).

قال الصّنعانيّ رحمه الله في ((سُبل السّلام)) ( ٧٢/٢):

(( وهل المغفور الكبائر والصنغائر ؟.. الجمهور على الآخر، وأنّ الكبائر لا يغفرها إلا التّوبة )).

تنقسم الذّنوب إلى كبائر وصغائر، وهذا مذهب الجمهور، ولا يعوّل على من منع ذلك كابن القشيريّ، وابن فورك $^{(1)}$ ، وغيرهما، بل حكاه الأخير عن الأشاعرة فقال:

(( معاصي الله تعالى عندنا كلّها كبائر )) (٢).

فلا يعول على هذا القول بعد قوله تعالى:

{ إن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم } [النساء: ٣١]. وقد فُسرت السيئات هنا بالصغائر، كما سيأتي إن شاء الله.

وقوله تعالى : {وَوَصْعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيلِهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا مَالِ هَذَا الْكِتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلاَّ أَحْصَاهَا} [الكهف: ٥٠].

<sup>(</sup>۱) - وانظر (( الجامع الأحكام القرآن )) (٥/٩٥١)، و ((وتفسير المنار))(٢/٥/٢).

<sup>(</sup>٢) - (( الزواجر عن اقتراف الكبائر )) لابن حجر الهيتميّ (ص:٥).

#### وبعد قوله ها :=

(( الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، كفارة لما بينَّهن ما لم تُغشَ الكبائر )) (۱).

وهذا التكفير - كما هو ظاهر الآيات القرآنيسة والأحاديث النبوية الشريفة - مشروط باجتناب الكبائر، وعدم غشيانها.

قال النَّووي - رحمه الله - ( ٣ / ١١٢ شرح مسلم ) :

(( معناه أنَّ الذّنوب كلّها تُغفر إلاَّ الكبار فإنّها لا تغفر، وليس المراد أنَّ الذّنوب تُغفر ما لم تكن كبيرة، فإن كانت لا يُغفر شيء من الصّغائر. فإن هذا وإن كان محتملاً فسياق الأحاديث يأباه.

قال القاضي عياض: هذا المذكور في الحديث مسن غفران النّنوب ما لم تُؤت كبيرة، هو مذهب أهل السنّة، وأنَّ الكبائر إنّما تكفّرها التّوبة أو رحمة الله تعالى وفضله، والله أعلسم )) أ.ه كلام النّووي رحمه الله . وسبقه إلى مثل ذلك ابن الصّلاح انظر ((فتاوى ابن الصّلاح)) (ص: ١٣).

وقال عليّ القاريّ - رحمه الله - في (( مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح )) (١١٠/٢) :

(( إن الكبيرة لا يكفرها الصلاة والصوم وكذا الحج، وإنما يكفرها التوبة الصحيحة لا غيرها )).

وسبقهم ابن عبد البرّ رحمهم الله جميعاً، فقد نقل الإجماع على ذلك في (( التّمهيد )) (٤/٤ وما بعدها ). وذكر أدلة ذلك تُمها قال:=

<sup>(</sup>١) - سبق تخریجه (ص: ٥٧ ).

(( وهذا يبين لك ما ذكرنا، ويوضّح لك أنّ الصّغائر تُكفّر بالصسّلوات الخمس لمن اجتنب الكبائر، فيكون على هذا معنى قول الله عزّ وجلّ : {إِن تَجْتَنبُواْ كَبَآئِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكفِّرْ عَنكُ مُ سَلِبًاتِكُمْ} [النساء: ١٣]: الصّغائر، بالصّلاة، والصوّم، والحجّ، وأداء الفرائس وأعمال البرّ. وإن لم تجتنبوا الكبائر ولم تتوبوا منها لم تنتفعوا بتكفير الصّغائر...)) إلخ كلامه. رحمه الله تعالى.

وبمعنى ما قال ابن عبد البّر في تفسير الآية قال ابن كئير في (( تفسيره )) (1/ ٤٨٠ ):

(( أي إذا اجتنبتم كبائر الآثام الّتي نَهيتم عنها، كفّرنا عنكم صغائر الذّنوب وأدخلناكم الجنّة ... )).

وبمثله قال القرطبيّ في (( الجامع لأحكام القرآن )) ( ١٥٨/٥) :

( لمّا نهى تعالى في هذه السّورة عن آثام هي الكبائر، وعدَ على النّام هي الكبائر، وعدَ على اجتنابها التّخفيف من الصّغائر، ودلَّ هذا على أنَّ فــي الذّنوب كبائر وصغائر. وعلى هذا جماعة أهل التّأويل وجماعة الفقهاء، وأنّ اللّمسة والنّظرة تكفَّر باجتناب الكبائر قطعاً، بوعده الصّدق وقولـه الحقّ، لا أنّه يجب عليه ذلك.

ونظير الكلام في هذا، ما تقدم بيانه في قبول التوبة في قوله تعالى: ((إنما التوبة على الله ...)) فالله تعالى يغفر الصغائر باجتناب الكبائر، لكن بضميمة أخرى إلى الاجتناب وهي إقامة الفرائض)).

#### شبمة وجوابما :

قال الإمام النّووي رحمه الله تعالى في (( شــرح مسـلم )) ( الإمام النّووي رحمه الله تعالى في (( شــرح مسـلم ))

ُ ( وقد يقال إذا كَفَّر الوضوء فماذا تُكفِّ الصّلاة ؟! وإذا كفّرت الصّلاة فماذا تكفّرت الصّلاة فماذا تكفّر الجَمُعَات، ورمضان ...؟! وهكذا – والجواب: ما أجاب به العلماء أنَّ كلّ واحد من هذه المذكورات صالح = للتّكفير فإن وجَدَ ما يُكفّره من الصّغائر كَفَّره، وإن لما يصادف

قال ابن القيم رحمه الله في (( الزّاد )) (۲۰۲/۱) :

((وكان من هديه الله عضيم هذا اليوم وتشريفه وتخصيصه، بعبادات يختص بها عن غيره )).

صغيرة ولا كبيرة كتبت به حسنات، ورفعت به درجات، وإن صدف كبيرة أو كبائر ولم يصادف صغيرة رجونا أن يُخفّف من الكبائر، والله أعلم )).

وقال العلامة الشيخ محمد طاهر في ((مجمع البحار)) (٢/ ٢٢١):

(( لا بد في حقوق الناس من القصاص ولو صغيرة، وفي الكبائر من التوبة، ثم ورد وعد المغفرة في الصلوات الخمس والجمعة ورمضان، فإذا تكرّر يُغفر بأوّلها الصّغائر، وبالبواقي يُخفَّف عن الكبائر، وإن لم يُصادف صغيرة ولا كبيرة يُرفع بها الدّرجات )).

وقد يُضاف - إلى ما قاله هؤلاء العلماء -: بأنَّ الصغائر مراتب ودرجات كالكبائر، فإنَّها مراتب متفاوتة ...

فانشرك ليس كغيره من الكبائر!! وشسرب الخمسر ليسس كالزّنى، والسرقة ليست كالعقوق، والظّه ليس كالنّميمة ... وهكذا، وإن كانت كلّها كبائر، ومثل هذا في الصّغائر. فمسن الصّغائر مسا يكفره الصّلة... ومنها لا يُكفّر بالصّلاة بل بالجمعة... وأخرى يكفرها رمضان وهكذا ....

جر (رَجَى (الْجَرَّيَ الْمِنْ (الْمِوْرَيَّيَ www.moswarat.com

#### ننببه:

ما ذكره ابن القيّم رحمه الله من تعظيم هذا اليوم وتشريفه وتخصيصه بعبادات عن غيره من الأيّام يجب أن لا يتعدى النّاس. وأعني أنّه ليس لبشر مهما كان بعد محمد الله الله اليوم بعبادات مخترعة، وزيادات مبتدعة من أذكار وصلوات... بحجّة أنّ الرّسول الله الله حصّه بذلك وعظمه. وإنّما عليه تعظيمه بما عظمه رسول الله الله يتعدّاه. وذلك لأمور منها:

أولاً: أنَّ شأن أمور الدّين من أمر الشّارع الحكيم، لم يترك لبشر شأنٌ فيه.

وأنَّ الرسول عَلَّ هو المُبلِّغُ ما أُوحِيَ إليه من ربّه، المُبيّن ما في كتابه، فلا يقول إلاَّ الحقّ، ولا يفعل إلاَّ الحقّ. الحقّ.

تانياً: إن دين الإسلام مبني على الوحيي - الكتاب والسننة - والنقل الصحيح، لا على العقل والاستنباط.

ثالثاً: إن ذلك ابتداع في الدين واستدراك على الشّارع، ومضاهاة لأحكامه وتشريعاته، وجرأة قبيدة على الشّرع بأنّه لم يكمل.

رابعاً: إن الشارع عين لنا سبيلاً خاصة، وكيفيات معينه لما شرع، وأمر الخلق بالنزامها، ونهاهم عن التماس غيرها، وأن مهمة البشر اتباعها وتقصي آثاره والاهتداء بهديه والنزام مسلكه وطريقته دون زيادة أو نقصان مع الإخلاص في ذلك كلّه.

فعلينا بالاتباع لا الابنداع فقد كُفينا.

ولا يفونني هنا أن أهتبل<sup>(۱)</sup> هذه الفرصة لأُوكد فيها مسألة طالما غفل عنها جمهور المتعلمين فضلاً عن عامة النساس، ولطالما نبه عليها العلماء المحققون العارفون ألا وهي مسألة الاتباع.

<sup>(</sup>١) أي أغتنم.

لقد أمر الله تعالى في كتابه في كثير من آياته بالاتباع، وحض عليه الرسول الكريم الله أيما حض، لأنه سراج الأمة في ظلماتها وطريق وصولها إلى ربها والصراط المستقيم لهداينها.

قال الله تعالى:

{انَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ وَلاَ تَتَبِعُواْ مِن دُونِهِ أَولْيَاء قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ} [الأعراف: ٣].

وقال جلّ شأنه:

{وَهَــذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَــاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُــواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ} [الأنعام:١٥٣].

وقال جلّ ذكره:

{قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ﴿ يَهُدِي إِللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوْ انَهُ سُئِلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنِ اللَّهُ مَنِ النَّبَعَ رِضُوْ انَهُ سُئِلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى طَرَاطٍ مُسْتَقَيمٍ } الظُّلُمَاتِ إِلَى صَرَاطٍ مُسْتَقَيمٍ } [المائدة: ١٦-١٦].

وقال تعالى:

{وَ أَطِيعُواْ اللّهَ وَ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُ ونَ} [آل عمران: ١٣٢].

وقال سبحانه:

إِيَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن نَتَازَعْتُمْ فِي فَي شَيْءِ الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن نَتَازَعْتُمْ فِي فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر ذَلكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلاً} [النساء: ٥٩].

وقال:

{فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضيْت وَيُسَلِّمُواْ نَسْلِيمًا} [النساء: ٦٥].

وقال:

{فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن نُصِيبَهُمُ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ} [النور:٦٣].

وقال: {وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِن أَمْرِهِم اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَلَّا صَللاً مُبينًا} وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَلًّا صَللاً مُبينًا} [الأحزاب:٣٦].

وأما الأحاديث الدّاعية إلى اتباع النّبيّ ، فهي أكثر من أن تُحصى...

ا - عن أبي هريرة والله قال : قال رسول الله والله الله والله الله والله والله

٢- وعنه في أنّ النّبيّ في قال:

(( من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصمى الله )). مُتَّفق عليه. ٣- وعنه ﷺ أن رسول الله ﷺ قال:
 (( كل المتي يدخلون الجنّة إلا من أبي )).
 قالوا: ومن يأبي ؟!! قال: (( من أطاعني دخل الجنّة،
 ومن عصاني فقد أبي ))، البخاري.

3- وعن أبي رافع شاقال: قال رسول الله الله (( لا أُلْفِينَ أحدكم مُتكا على أريكته، يأتيه الأمر من أمري، مما أمرت به، أو نهيت عنه، فيقول: لا أدري ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه -[وإلا فلل]). أحمد، وأبو داود، والترمذي وصحمه، وغيرهم، والزيادة عند الحاكم.

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله تعالى:

((فالواجب على كل من بلغه أمر الرسول اللله وعرفه أن يبيّنه للأمّة، وينصح لهم، ويأمر هم باتباع أمره، وإن خالف ذلك رأي عظيم من الأمّة.

فإن أمر رسول الله الله أحق أن يُعظَّم ويُقتدى به، من رأي أي مُعظَّم قد خالف أمره فـــي بعــض الأشياء خطأ، ومن هنا رد الصتحابة ومن بعدهم على

كل مخالف سئنة صحيحة، وربّما أغلظوا في السرد، لا بغضاً له، بل هو محبوب عندهم مُعَظّم في نفوسهم، لكن رسول الله في أحب إليهم، وأمره فوق أمر كل مخلوق، فإذا تعارض أمر الرسول وأمر عيره، فأمر الرسول أولى أن يُقدم ويُتبع، ولا عيره، فأمر الرسول أولى أن يُقدم ويُتبع، ولا يمنع من ذلك تعظيم من خالف أمره وإن كان مغفوراً له، بل ذلك المُخالف المغفور له لا يكره أن يُخالف أمر أو إذا ظهر أمر الرسول المنافلة بخلافه )

وقد نضافرت أقوال الأئمة وعلماء المذاهب الفقهية على وجوب الانباع لسنة رسول الله الله والمعمل بها، وإن خالفها كائن من كان، وأن المُخالف لها - نقليداً أو تعصباً - على شفا جُرف هار.

بل لقد وصفوه بالغباوة مرة، وأخرى بالحُمق والضّلال، وأنّه بهيمة تُقاد لا تدري إلى المزرعـــة أم المجزرة (٢).

<sup>(</sup>١)- (( إيقاظ همم أولي الأبصار... )) (ص: ٩٣ تعليقاً ).

<sup>(</sup>٢) – انظر (( جامع بيان العلم )) (٢/٩٨٩) و (( هدبة السلطان...))

<sup>(</sup>ص: ٩٢). و (( فتاوي ابن تيمية )) (٢٢ / ٢٤٩). وهذا كله فــــي حقّ من قَدِرَ على معرفة الدّليل والأخذ به، أمّا القــــاصر عــن ذلـــك

ولست هنا بصدد بحث مسألة التقليد - الذي لا يقبله على نفسه العاقل - والذي سيطر على الناس كافة - إلا من رحم ربي - فأغلق أفهامهم، وحجّ رعقولهم، وأعمى بصيرتهم وأبصارهم، ففقدوا الكثير من معالم دينهم، وسبيل نجاتهم، وإنّ من أهم ما فقدوه - إلا من رحم الله - قواعد معرفة الحقّ.

((فقد أحلُّوا مكان البيّنة الستَّزيين، وقدّموا الرّجال على الدّليل، واتّبعوا الهوى بدل الهدى، واستبدلوا العاطفة بالعقل، وأحلُّوا الفكر محلَّ

<sup>=</sup> والعامّة (( لا بدّ لها من تقليد علمائها عند النّازلة تنزل بها ، لأنّسها لا تتبيّن موقع الحجّة ، ولا تصل – لعدم الفهم – إلى علم ذلك، لأنّ العلم درجات لا سبيل منها إلى أعلاها إلا بنيل أسفلها، وهذا هو الحائل بين العامّة وبين طلب الحجّة، والله أعلم )). من كلام ابن عبد البرّ رحمه الله في (( جامع بيان العلم )) (٢/٩٨٩). وانظر (( تلبيس إبليس )) (ص:٨٢).

وللاستزادة من هذا الموضوع راجع (( عقد الجيد )) ( ص: ٣٤ و ٢٤ )، و (( تحفة الأتام في العمل بحديث النّبيّ عليه السّلام )) لمحمد حياة السّندي، و (( الحديث حجة بنفسه في العقائد )) ( ص: ٨٦ وما بعدها ). وابن حزم في (( الإحكام... )) ( ٢ / ٨٦٢ ).

الاتباع، واشتروا بكتاب الله عز وجلٌ وسنَّة رســـول الله على فكر زيد وتجديد عمرو ))(۱).

﴿أُوْلَـــئَكَ الَّذِينَ اشْتَرُوُا الضَّلَالَةَ بِالْـــهُدَى فَمَـــا رَبَحَت تِجَارَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ} [البقرة: ١٦].

فلم يعودوا يرون الحق إلا بذاك المنظار الضيق الذي لا يتجاوز حدود مذهبهم، وأضاعوا على أنفسهم كثيراً من الحق عند غيرهم.

نعم لست هنا بصدد بحث مسألة التَّقليد، - فقد أُلِّفت فيها الرسائل المفيدة والكتب القيّمة (٢) وقد

<sup>(</sup>۱)- مقتبس من كتاب ((الستبيل إلى منهج أهل الستنة والجماعة )) (ص: ۱۳ - ۱۲) ط ۱. وانظر كتاب ((بدعة التعصب المذهبي ))

الباب الرّابع (( واقع المذهبيّة المتعصّبة ومآخذنا عليها )) ( ص :

١٣٥ ) وما بعدها فإنه مهم .

<sup>(</sup>٢) - منها ما كتبه ابن عبد البرّ في ((جامع بيان العلم وفضله))، وابن القيّم في ((إعلام الموقعين))، والشّاطبي في ((الاعتصام)) وابسيوطي في ((الردّ على من أخلد إلى الأرض...)) وأبي شامة المقدسيّ في ((مختصر المُؤمَّلِ في الردّ إلى الأمر الأوّل))، ومحمد حياة السّندي في ((تحفة الأتام في العمل بحديث النّبيّ عليه السّلام))، ورسالة ((إيقاظ همم أولي الأبصار...)) لصالح بن محمد العمري، الشّهير بالفلاني، و ((الاتباع)) لابن أبي العز الحنفي و ((وعقد

حوت من الأدلّة العلميّة - النّقلية منها والعقليّة - والبراهين القويّة وأقوال العلماء ما تقنع كلّ مبتغ للحقّ، مريد للخير والصّواب - وإنّما نحن في بيان لزوم السنّة وانباعها والعمل بمُقتضاها.

فمن أقوال الأئمة والعلماء بلزوم السنة واتباعها، والعمل بها، والتّحذير من مخالفتها برأي أو غيره، ما قاله الإمام أبو حنيفة رحمه الله(١):

(( لا يحل لأحد أن يأخذ بقولنا ما لم يعلم من أين أخذناه )) الفلانسي في (( إيقاظ هِمَم أولي الأبصار ... ))(ص:٤٥)، وابن قيّم الجوزيّة في ((إعلام الموقعين)) (١٩٢/٢).

وقال:

(( إذا قُلت قولاً يُخالف كتاب الله تعالى وخبر رسوله هي، فاتركوا قولي)). (( إيقاظ همم أولي

<sup>=</sup>الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد )) لشساه ولسي الله الدهلسوي، و ((هدية السلطان إلى مسلمي بلاد اليابان)) لمحمد سلطان المعصومي، وأخيراً كتاب ((بدعة التعصب المذهبيّ)) لأستاذنا الفاضل محمد عيد العبّاسي حفظه الله. وغيرها كثير.

<sup>(</sup>١)- ونسبها ابن القيّم الجوزية لأبي يوسف، كما في ((الإعلام...)) (٢٤٠/٢).

وقال الإمام مالك رحمه الله:

(( إِنَّمَا أَنَا بَشَر أَخْطَئُ و أَصِيب، فانظروا فَلَي رَاٰيي، فكلٌ مَا وافق الكتاب والسّنّة فخذوه، وكلّ ما لم يوافق الكتاب والسّنّة فاتركوه )). ابن عبد البرّ في (جامع بيان العلم وفضله) (٣٢/٢)، وابن حزم في ((أصول الأحكام)) (٣٢/٢)، والفلاني (ص: ٢٧)، وأبو شامة في (( مختصر المُؤمَّل في البرد إلي الأمر الأوّل )) (ص: ٢١).

وقال الإمام الشَّافعيّ رحمه الله:

((أجمع المسلمون على أنَّ من استبان له سنة عن رسول الله عن رسول الله عن رسول الله الله الله الله أن يدعها لقول أحد ))، (( إعلام الموقعين ... )) (٢٦٣/٢)، و (( إيقاظ همم أولي الأبصار ... )) (ص: ١٠٣٥٨ )، و (( تحفة الأنام ... )) (ص: ٦١،٤٠ ).

<sup>(</sup>١)- انظر (( التقريب لفقه ابن قيم الجوزيّــة )) (١/ ١٧٧) لتقـف على صحّة كسر وفتح الهمزة.

## وقال أيضاً:

وقال الأوزاعي رحمه الله:

(( اصبر نفسك على السنّنة، وقف حيث وقف القوم، وقل بما قالوا، وكف عمّا كفوا عنه، واسللُكُ سبيل سلَفِكَ الصّالح، فإنّه يَستَعُكَ ما وسيعَهُم )).

اللالكائي في (( السنة )) (١٥٤/١)، والبيهقي في (( المدخطل )) ( ص: ٢٣٣ )، والآجري في ((الشريعة)) (ص: ٥٨).

وقال إبر اهيم النخعي :

(( لو أن أصحاب محمد مسحوا على ظفر لما غسلته النماس الفضل في انتباعهم ))، (( الإبانة )) (( ١/١٣)، تحقيق. د: رضا معطي. ورواه بنحوه الدّارمي (٧٢/١).

وأقوالهم في ذلك كثيرة (١) ، لا يسعنا استقصاؤها في هذه العجالة (٢)، والحرّ تكفيه الإشارة.

ونظرة سريعة في أحوال المُتبعين للأئمة والمقلدين لهم أنهم قد حدادوا - مع شدة تقليدهم للأئمة وتمسكهم بأقوالهم - جملة وتفصيلاً. عما أصله الأئمة لهم من منع تقليدهم وتحريمه عليهم، ووجوب اتباع آثار الرسول على والأخذ بما أخذوا.

إنهم - أي الأئمة رحمهم الله - كانوا شديدي الحرص على اتباع الحقّ، اتّخذوا كلّ وسيلة للوصول

<sup>(</sup>١) – إذا عرفت أقوالهم السابقة، وفهمت ما أرادوا، عرفت سقوط كلام أبي الحسن الكرخي: ((كلّ آية تخالف ما عليه أصحابنا فهي مؤوّلة أو منسوخة، وكلّ حديث كذلك فهو مؤوّل أو منسوخة)).

وهذا هو واقع النّصوص عندهم التّأويل حتّى تُطابق أصول المذهب!!.

<sup>(</sup>٢)- موضعها كتابنا (( الاتباع مفهومه وخطر الإنحراف عنه )) يستر الله إتمامه.

<sup>(</sup>٣)- انظر كتاب ((البرهان الساطع في تبرو المتبوع من التسابع))، للمعصومي.

إليه ونشره بين الناس، وما نراه اليوم من استبداد النقليد بالنّاس وفرضه على الجميع – وكأن أقوال الأئمّة تتزيلٌ من عزيز حكيم لا يَصح استبدالها أو الانحراف عنها – فهو لا يمت إلى الدّين بشيء (١).

لقد أدى ذلك إلى هجر كثير مــن الأحكام، وعدم استفادة هذا المذهب ممّا عند الآخر من الحــقّ والصّواب نتيجة هذا التّعصب المُقيت والتّقليد الذّميم.

<sup>(</sup>١) حتى قال قائلهم - وهو الصاوي -: ((إن مسن خسرج عسن المذاهب الأربعة فهو ضالٌ مضلٌ، ولو وافق الصحابة، والحديث المصحيح والآية (!). وربّما أدّاه ذلك إلسى الكفسر، (!) لأنّ الأخذ بظواهر الكتاب والسنّة من أصول الكفر ))!!!. انظر حاشية الصّاوي على الجلالين عند الكلام على قوله تعالى: {وَلا تَقُولَنَ لِشَسَيْء إِنّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَذًا ...)).الآية [ الكهف : ٣٣]. وانظر تشنيع هذا القول وإسقاطة للعلّمة الشّنقيطيّ في ((أضواء البيان))، (٧/٣٤).

روى عبد الله بن الإمام أحمد عن أبيه رحمهما الله قوله<sup>(۱)</sup>:

دين النّبيّ محمّدٍ أخبارُ

نِعمّ المَطيّةُ للفتى الآثـارُ (٢)

لا تَرغَبن عن الحديثِ وأهله

فالرّائيُ ليلٌ والحديثُ نهارُ (٣)

ولرُبّما جَهلَ الفتى أثر السهدى

والشّمس بازغة لها أنـوارُ(1)

<sup>(</sup>۱) – رواه ابن عبد البرّ في ((جامع بيان العلم...)) (۲/  $^{\circ}$ 0) والطّبعة الجديدة ( $^{\circ}$ 1) وتُروَى هذه الأبيات لعبدة بن زياد الأصبهانيّ، كما في (( شرف أصحاب الحديث )) ( $^{\circ}$ 0) .

<sup>(</sup>٢)- عند ابن القيّم في ((أعـــلام الموقعيــن...)) (٧٦/٢) الآثـــار والأخبار كلُّ بَدَلَ الأخرى.

<sup>(</sup>٣)- عند ابن القيم في (( أعلام الموقعين... )) لا تُخدعـن بَـدَلَ لا ترغبن..

<sup>(</sup>٤) - عند ابن القيم في (( أعلام الموقعين... )) طـــرق بـــدل أثــر، وطالعة بدل بازغة.

#### وقد قيل:

العلم قال الله قال رسولُهُ

قال الصحابة ليس خُلْفٌ فيه

ما العلم نصبُك للخلاف سفاهة

بين النصوص وبين رأي سفيه

كلاً ولا نصبُكَ للخلف جَهالَةً

بيــن الرّســول وبيــن رأي فقيــــه

كـــلاً ولا ردّ النّصــوص تَعمـــــدأ

حندراً من التّجسيم والتّشبيه

حاشا النصوص من الّذي رُمييَت به

من فِرقَةِ التّعطيل والتّمويسةِ

قال الإمام ابن تيميّة رحمه الله تعالى:

((أمرَ الله – عزّ وجل – بطاعة الرّسول الله بنحو أربعين موضعاً... – ثمّ ذكر بعض هذه الآيات

- ثمّ قال :

وإن لم نجد ما قاله منصئوصاً بعينه في الكتاب، كما أنَّ تلك الآبات تُوجبُ انَّباع الكتاب، وإنْ لَمْ نَجدْ مـــا في الكناب منصئوصا بعينه في حديثٍ عن الرّسـول غير الكتاب، فعلينا أن نتبع الكتاب، وعلينا أن نتبـــع الرَّسول ﷺ، وانُّباع أحدهما هو انَّباع الآخـــر، فـــإنَّ الرّسول على بلغ الكتاب، والكتاب أمر بطاعة الرّسول، و لا يختلف الكتاب والرسول البتّة، كما لا يُخالف الكتاب بعضه بعضاً. قال تعال : {ولُو كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اخْتِلاَفًا كَثِيرًا})). ((الفتاوي)) (۱۹/۸۳/۱۹). وانظر منها (۱۹/۲۶-۲۲۱).

(( ومقتضى هذا الاتباع أن تكون حياتنا منهجاً وديناً وأخلاقاً وسلوكاً...على ما كان عليه رسول الله عليه، ونتأستى بطريقه كما أمر وكما شرع من غير زيادة أو نقصان.

فَنُصلّي كما صلّى ...، ونُجَاهد كمـــا جــاهد، ونُقيم دولة الإسلام كما أقام... ونُؤدّي شعائر الإسلام كما أرادها.

إنْ طُول العهدِ، والبعد عن المنبع الصّافي، كدَّر الماء وأسَّن المجرى، وغيَّر طعمه، فماتت فــــــى كثير من البلدان السّنّة، وأحيين في كثير منها البدعة، واختلطتا في بلدان أخرى، فتشابه على الناس الأمر، وغشى الحقّ غَيَايَة قَاتمة من التّعصب والتساهل، والغلو والجفاء، فلا تغلبنك عوائد الناس من الاتباع، ولا يدفعنك إرضاء الناس إلى هجر السّنة والابتداع، فأحى السّنّة ما حَبِيتَ، وأُمِتِ البدعــة مــا استطعت، والله ما أفسد دينَ اليهود والنصاري إلا الابتداع (١)، وأبقى دين الإسلام - بعد فضل الله - إلا بقيّة من اتباع.

<sup>(</sup> الم يزل أمر بني إسرائيل مُستقيماً حتى أدرك فيهم المولدون أبناء

(( لا نزال طائفة من أمّتي قائمةٌ بــــأمر الله، لا يضرّهم من خذلهم، و لا من خالفهم، حتّى يأتي أمــــر الله، وهم ظاهرون على النّاس )) مُتّفَقٌ عليه.

ويوم ترى الستن قد أحييت، وقد مست على أهواء النّاس وعوائدهم، ويوم أن ترى البدع قد أميتت رغم أنوف المتعصبين لها، ويوم ترى النّاس يسعون في طلب العلم، لا طلب السقاسف والترّهات، من انباع لسياسة الكافرين، وفكر المُحدَثين، مُخالفين بذلك سبيل النّبي في وصحبه، فيومئذ ليستبشر المؤمنون بنصر الله، يوم ينصرون شرعه، ويتبعون طريقة نبيّه، ويقتفون أثر صحابته.

{ قُلُ هَذِهِ سَبِيلي أَدْعُو إلى اللهِ عَلَـــى بَصِـــيرَةَ أَنَا وَمَنِ انْتَبَعَنِي وَسُبِحَانَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْـــــرِكِينَ} ليوسف:٨٠١].

<sup>-</sup>سبايا الأمم، فأحدثوا فيهم الرّأي فأضلُوا بني إسرائيل). وروى عن ابن شهاب أنّه قال: ((إنّ اليهود والنّصارى، إنّما انسلخوا من العلم الّذي بأيديهم حين استبقوا الرّأي وأخذوا فيه )) (١/٢٥١) من المرجع السّابق.

{ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيرا} [النساء:١١٥].

{والله غالب على أمره ولكن أكثر النكس لا يعلمون} ))(١).

وقد قال إمام الزاهدين وقدوة الصالحين، الفضيل بن عياض:

(( اتبع طرق الهدى، ولا يضرك قلة السالكين، وإياك وطرق الضلالة، ولا تغتر بكثرة الهالكين )) (٢).

<sup>(</sup>۱)- انظر (( أحكام القنوت )) ( ص: ۱۲ -۱۳ ) ومنه مقتبس مع بعض التصرف.

<sup>(</sup>٢)- ذكره الشاطبي في (( الاعتصام ))(٨٣/١)، والنووي في ((المجموع)) (٢٢٨)، وفي ((الأذكار))(ص: ٢٢٨)، والسيوطي في ((الأمر بالاتباع...))(ص: ١٥٢).

رَقَحُ مجر (الرَّجِي (الْمِجَرِّي) (أَسُلَتِهُ الْإِنْ وَكُرِي www.moswarat.com

## تَخْصِيصُ هذه الأَمَّة بَهَذَا اليوم

في الصّحيحين عن النّبيّ على أنّه قال:

وفي مسلم عن أبي هريرة وحذيفة رضي الله عنهما قالا: قال رسول الله الله الله عنهما قالاً:

(( أضل الله عن الجمعة من كان قبلنا، فكان اللهود يوم السبت، وكان للنصارى يوم الأحد فجاء الله بنا فهدانا ليوم الجمعة، فجعل الجمعة والسبب والأحد وكذلك هم تَبَعُ لنا يوم القيامة، نحن الآخرون من أهل الدّنيا والأوّلون يوم القيامة المُقْضلَى لهم قبل

<sup>(</sup>١)- (( بيد أنّهم )) بمعنى غير ... تقول : هو كثير المال بَيْدُ أنّسه بخيل أي :... غير أنّه بخيل (( جامع الأصول )) (٩ / ١٨٤).

الخلائــق )). مسلم (٦/٤٤ نــووي)، والنّســائي (٨٧/٣)، وابن ماجة رقم:(١٠٨٣).

قوله: ((نحن الآخرون الأولون...)) يعني أمّة محمد على الأحرون الأولون...) يعني أمّة محمد على الأحرون الأحرون الأمراضية، وهي سابقة لهم في الآخرة بأنّهم أوّل من يُحشر، وأوّل من يحاسب، وأوّل من يُقضى بينهم، وأوّل من يقضى بينهم، وأوّل من يدخل الجنّة. قاله الحافظ في ((الفتح))(٢/٤٥٣).

(( أُوتُوا الكتاب )) : يعني أُوتُوا التَّوراة والإنجيل (١).

(( ثم هذا يومهم )): المراد باليوم! يوم الحمعة.

<sup>(</sup>١) - التوراة معناها: الضياء والنور، مُشتقة من ورَى الزَّنْدَ وورِيَ لغتان إذا خرجت ناره، وهو قول الجمهور. والإنجيل: إفعيه مهن النَّجُل وهو الأصل لأته أصل العلوم والحكم، انظر ((الجامع لأحكهام القرآن)) (٤ / ٥-٣) للقرطبيّ.

((فرض الله عليهم)): أي فرض الله عليهم )تعظيمه.

قال ابـــن بطــال - كمــا فــي (( الفتــح )) -(٣٥٥/٢):

(( ليس المراد أن يوم الجمعة فرض عليهم بعينه فتركوه، لأنه لا يجوز لأحد أن يترك ما فرض الله عليه وهو مؤمن، وإنما يدل – والله أعلم – أنه فرض عليهم يوم من الجمعة ووكل إلى اختيارهم ليقيموا فيه شريعتهم، فاختلفوا في أي الأيام هو، ولم يهتدوا ليوم الجمعة )).

وقال الإمام النووي - رحمه الله - في ((شرح مسلم)) (١٤٣/٦) :

((قال القاضي: الظاهر أنه فرض عليهم تعظيم يوم الجمعة بغير تعيين ووكل إلى اجتهادهم لإقامة شرائعهم فيه، فاختلف اجتهادهم في تعيينه، ولم

يهدهم الله له وفرضه على هذه الأُمّة مُبيّناً ولم يَكِلْكُ إلى اجتهادهم ففازوا بتفضيله ...

ثمّ قال النُّووي :

ويمكن أن يكون أُمِرُوا به صريحاً ونصَّ على عَيْنِهِ فاختلفوا فيه، هل يلزم تعيينه أمْ لـــهم إبدالــه ؟ وأبدلوه وغلطوا في إبداله )). وقيل غير ذلك.

((فهدانا الله له )): أرشدنا ودلنا عليه.

قال الحافظ في (( الفتح )) (٢/٥٥٥-٣٥٦):

(( يُحتمل أَنْ يُرادَ: بأنْ نصّ لنا عليه. وأَنْ يراد الهداية إليه بالاجتهاد، ويشهد للتّاني ما رواه عبد الرّزاق بإسناد صحيح عن محمد بن سيرين قال: (جمع أهل المدينة قبل أن يَقْدمَها رسول الله على، وقبل أن تنزل الجمعة، فقالت الأنصار؛ إنَّ لليهود يوماً يجتمعون فيه كلّ سبعة أيّام، وللنّصارى كذاك، فَهَلُمَّ فلنجعل يوماً نجتمع فيه فنذ كر الله تعالى ونصلّى ونصلّى

ونشكره، فجعلوا يوم العَرُوبة (۱)، واجتمعوا إلى أسعد بن زُرارة، فصلّى بهم يومئذ، وأنزل الله تعالى بعد ذلك : {إذا نُودي للصنّلاة مِن يَوْم الْجُمُعَةِ} الآية.

وهذا وإنْ كان مُرسلاً فله شاهد بإسناد حسن، أخرجه أحمد، وأبو داود، وابن ماجة، وصححه ابن خزيمة، وغير واحد من حديث كعب بن مالك قال:

((كان أول من صلى بنا الجمعة قبل مقدم رسول الله على المدينة أسعد بن زرارة )(٢) الحديث.

<sup>(</sup>١)- أي يوم الجمعة. والعَرُوبة: - بفتح العين وضم الرّاء - اسمّ ليوم الجمعة في الجاهليّة.

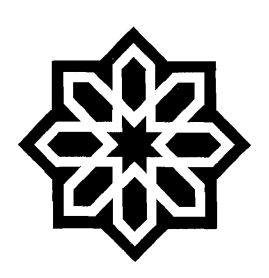
<sup>(</sup>۲) - وحسنه شيخنا المحدّث الألبانيّ رحمه الله في ((صحيح سنن أبي داود)) (۱/ ۱۹۹ رقم : ۱۹۶ )، وفيه قصه : عن عبد الرّحمن بن كعب بن مالك ~ وكان قائد أبيه بعد ما ذهب بصره - عن أبيه كعب بن مالك : ((أنّه كان إذا سمع النّداء يوم الجمعة ترحّم لأسعد بن زُرارة. فقلت له : إذا سمعت النّداء تَرحّمت لأسبعد بن زُرارة! قال: لأنّه أوّل من جَمّع بنا في هَزْمِ النّبيت من حرّة بني بيّاضة في نقيع يُقال له نقيع الخضمات، قلت : كم أنتم يومئذ ؟ قال : أربعون))، ولا يضر الحديث عنعنة ابن إسحاق فيه عند أبي داود =

فمرسل ابن سيرين – رحمه الله – يدل علي أن أولئك الصحابة اختاروا يوم الجمعة بالاجتهاد، ولا يمنع أن يكون النبي أن علمه بالوحي وهو بمكة، فلم يتمكن من إقامتها، فقد ورد فيه حديث عن ابن عباس عند الدارقطني، ولذلك جمع بهم أول ما قدم المدينة كما حكاه ابن إسحاق وغيره، وعلى هذا فقد حصلت الهداية للجمعة بجهتي البيان والتوفيق، وقيل في الحكمة في اختيارهم الجمعة وقوع خلق آدم فيه، والإنسان إنما خلق للعبادة فناسب أن يشتغل بالعبادة فيه، ولأن الله تعالى أكمل فيه الموجودات، وأوجد فيه

<sup>(</sup>رقم: ١٠٦٩)، فإنه صرح بالتحديث عند الدارقطني والحاكم والبيهقي وغيرهم، وقد صححه الأخير وغيره.

ولا يشكل في ذلك ما رواه الطبراني في ((الكبير))(١٧/ ٢٦٧)، و ((الأوسط))(١٦٠/١)، عن أبي مسعود الأنصاري هيه قال: ((أول من قدم من المهاجرين المدينة مصعب بن عمير، وهو أول من جمع بها يوم الجمعة، قبل أن يقدم رسول الله على فصلى بهم))، فإن فيه صالح بن أبي الأخضر وهو ضعيف انظر ((ميزان الاعتدال)) فإن فيه صالح بن أبي الأخضر وهو ضعيف انظر ((ميزان الاعتدال)))

الإنسان الدي ينتفع بها فناسب أن يُشكر على ذلك بالعبادة فيه )) أ.ه. قول الحافظ رحمه الله تعالى.



# حیر لادیجی لاهجتری لیسکت لانت، الانت

# السَّاعة الَّتِي بِبُجَابُ فيما الدَّعاء

١ - فَضْلُ هذه السَّاعة.

ذكر يوم الجمعة فقال:

(( فيه ساعة (۱) لا يو افقها عبد مسلم و هو قائم أعطاه إيّاه [وعند ابن ماجة: ما لم يسلل حراما]، [وعند أحمد: ما لم يسأل إثما أو قطيعة رحم]، و أشار بيده يُقللها )).

أخرجه مالك (١٠٩/١-١١)، ومن طريقــه رواه البخاري (۲/٥/۶ فتح)، ومسلم (۱۳۹/٦ نووي)، وابن ماجة (رقم : ١٠٨٤)، وأحمد (٤٨٦/٢)، والبغوي (٤/٥/٤)، وغيرهم.

<sup>(</sup>١)- والستاعة المشار إليها في الحديث هي فسي كلل جمعة من الجمعات لا في بعضها دون البعض، وذلك لحديث أبى هريرة السذى رواه ابن خزيمة (٢٠/٣) وأبو داود (رقسم: ١٠٤٦)، والبغوي (۲۰۹/٤)، وقال إسناده صحيح وسيأتي (ص: ۱۰۷).

وقد أَبْهَمَتُ هذه الرّواية فاعل الإشارة، وأوضَدَنهُ رواية يحيى عن مالك، كما في ((الموطّاً)) [1/٠/١]، ورواية ابن مهدي وإسحاق عنه عند أحمد [٢/٥/٢]: ((وأشار رسول الله على ١٠٠٠)).

وعند الإمام أحمد من حديث أبي لبابة البدري ابن عبد المنذر، عن النّبي في قال:

((سيّد الأيّام يوم الجمعة، وأعظمها عنده، وأعظم عند الله عز وجل من يوم الفطر ويوم الأضحى، وفيه خمس خلل : خلَق الله فيه آدم، وأهبط الله فيه آدم إلى الأرض، وفيه توفّى الله آدم، وفيه ساعة لا يَسألُ العبد فيها شيئاً إلاّ آتاه الله تبارك وتعالى إيّاه ما لم يسأل حراماً، وفيه تقوم السّاعة، ما من ملك مقرب ولا سماء ولا أرض ولا رباح ولا جبالٍ ولا بحر إلاّ هن يُشفقن من يوم الجمعة )).

الإمام أحمد في ((المسند)) (٣/٣٤)، واللفظ له، وابن ماجة رقم: (١٠٨٤).

لا يوافقها: أي يُصادفُها، وهو أعمرُ من أن يقصد لها أو يتّفق له وُقُوع الدّعاء فيها!.

قائم يصلّي: أي منتظر الصلّلة - كما فُسـرَ في بعض الرّو ايات الآتية (ص: ١١١)، لأنّ مُنتَظِررَ الصلّلة في حُكْم المُصلّي (١).

وقد استُشْكِلَتُ هذه اللفظة: وهو قائم يصلّي - خاصّة أنّها ثابنة في رواية جماعـة مـن الحقّاظ، وأسقطت في رواية آخرين (٢) - إذ وَقْتُ تلك السّاعة إذا كان بعد العصر فهو وقت كراهة للصلّاة (٣)، وإذا كان حالُ جلوس الخطيب على المنبر إلى انصرافـه فهو يتناول حالُ الخطبـة كلّه! وليسـت صـلاة حقيقيّة!!.

<sup>(</sup>١)- انظر (( فتح الباري )) (١٦/٢).

<sup>(</sup>٢)- انظر (( فتح الباري )) (٢/٢١).

<sup>(</sup>٣) - هذا ليس على إطلاقه، أعنى: أنّ الوقت بعد العصر ليس كلّه وقت كراهة للصلاة، لقوله على : ((لا تصلّه ابعد العصر، إلا أنْ تصلّوا والشّمس مرتفعة )) أخرجه الإمام أحمد (١/١٣٠)، وأبو يعلى في ((مسنده))(١/٩٣٩و٤٣)، من حديث علي علي المهم. ورواه أبو داود، والنّسائي، وأبو يعلى، وغيرهم بلفظ: ((نهى عن الصّلة أبو داود، والنّسائي، وأبو يعلى، وغيرهم بلفظ: ((نهى عن الصّلة بعد العصر إلا والشّمس مرتفعة ))، وإسنادهما صحيح، وانظر تفصيل هذا الحكم في ((سلسلة الأحاديث الصّحيحة )) (رقم: ٢٠٠ و ٢١٤).

(( إن العبد المؤمن إذا صلّى ثـم جلـس، لا يُجلِّسه إلا الصلاة فهو في صللة )) وبهذا البيان النّبوي الكريم زال الإشكال وسيأتي الحديث بنمامه إن شاء الله (ص: ١١١).

وأمَّا على أنَّ وقتها من صنعود الخطيب المنبر إلى انقضاء الصلدة، فقال الحافظ ابن حجر رحمه الله (٤١٦/٢):

(( وقد أجيب عن هـذا الإشـكال... بحمـل الصلاة على الدّعاء، أو الإنتظار، ويُحمَلُ القيام علـى المُلازمة والمواظبة (١)، ويؤيد ذلك أنّ حال القيام فـي

<sup>(</sup>۱) - وبمثل هذا المعنى لجملة ((وهو قائم يصلّي))، قال الحافظ ابن عبد البرّ في ((التّمهيد))(۱۸/۱۹)، قال: ((وأما قوله فيه: وهـو قائم يصلّي، فإنّه يحتمل القيام المعروف، ويحتمل أن يكون القيام هاهنا المواظبة على الشّيء لا الوقوف، من قوله عزّ وجل {مَا دُمْتَ

الصدّلاة غير حال السدود والركوع والتشهد، مع أن السدود مَظَنَةُ إجابة الدّعاء، فلو كان المراد بالقيام، حقيقته لأخرجَهُ، فدل على أن المراد مجاز القيام، وهو المواظبة ونحوها، ومنه قوله تعالى: {إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِماً}، فعلى هذا يكون التّعبير عن دُمْتَ علَيْهِ قَائِماً}، فعلى هذا يكون التّعبير عن المصلّي بالقائم من باب التّعبير عن الكلّ بالجزء، والنّكتة فيه أنّه أشهر أحوال الصدّلة )). وانظر ما يأتي (ص: ١١٨) وما بعدها.

وأشار بيده يُقللها : إشارة إلى ضيق وقتها. قال الصنعاني في (( سُبل السلام ))((7/7) : (( قال المصنف – يعنى ابن حجر (() – وليس

<sup>=</sup> عَلَيْهِ قَآئِماً )) - أي مواظباً بالاختلاف والاقتضاء، وإلى هذا التّأويل يذهب من قال: إنّ السّاعة بعد العصر، لأنّه ليس وقت صلاة، ولكنّه وقت مواظبة في انتظارها، ومن هذا قول الأعشى:

يقوم على الوغم في قومه ويعفوا إذا شاء أو ينتقم.

ولم يُرد بقوله هاهنا يوم الوقوف من غير شيء ولكنّه أراد المطالبة بالوغم - وهو الحرب والقتال - حتّى يدرك بالمواظبة عليه)).

<sup>(</sup>١) - انظر (( فتح الباري )) ( ٢ / ٢١٤ ).

المُرادُ أنّها تستوعب جميع الوقت الّذي عُيّبن، بل تكون في أثنائه، لقوله: (( يُقَلِّلُهَا ))، وقوله: ((خفيفة)). وفائدة ذكر الوقت أنّها تنتقل فيه فيكون ابتداء مظنتها ابتداء الخطبة مثلاً، وانتهاؤها انتهاء الصيّلاة )) أ.ه.

وقال الزّين ابن المنير – كما في ((الفتح)) –: (( الإشارة لتقليلها هو للتّرغيب فيها والحــضّ عليها ليَسارة وقتها وغزارة فضلها )).

وقال الحافظ العراقي في (( طرح النَّثريبِ فـي شرح النَّقريب )) (٢١٦/٣) :

((ذلك يدل على قِصر زمانها وأنها ليست مستغرقة لما بين جلوس الإمام على المنبر وآخر الصددة، ولا لما بين العصر والمغرب، بل المُراد على هذين القولين وعلى جميع الأقوال أن تلك السمّاعة لا تخرج عن هذا الوقت، وأنها لحظة لطيفة، وقد نبّه على ذلك القاضي عياض، وقال النّووي في ((شرح المُهذّب)) – بعد نقله عنه: أنّ الّذي قاله صحيح – قلت: لكن في سنن أبي داود وغيره عن جابر عن رسول الله الله الله المحمعة ثنتا عشرة

- يريد ساعة - لا يوجد مسلم يسأل الله شيئاً إلا آتله الله، فالتمسوها آخر ساعة بعد العصر ))(۱).

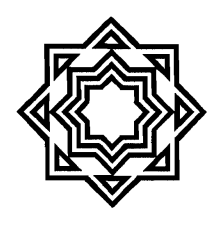
وهذا يقتضي أن المُراد: الستاعة الّتي ينقسم النّهار منها إلى إثني عشر جزءاً لكونه صدّر الحديث بأنّ يوم الجمعة ثتتا عشرة ساعة، فدلّ على أنّ قوله في آخره: ((فالتمسوها آخر ساعة)): أي: من السّاعات الإثني عشرة المذكورة أوّل الحديث، إلاّ أنْ يقال: ليس المراد بالتماسها آخر ساعة، أنها تستوعب آخر ساعة بل هي لحظة لطيفة في آخر ساعة، لأنها ساعة، فَتُلْتَمَسُ ثلك اللّحظة في تلك السّاعة، لأنها مُنحَصرة فيها، وليست في غيرها، والله أعلم)) أ.ه.

وقال ابن عبد البر" في (( التمهيد ))(١٩/١٩):

(( في هذا الحديث دليل علي فضل يوم
الجمعة، ودليل على أن بعضه أفضل من بعض، لأن تلك الساعة أفضل من غيرها، وإذا جاز أن يكون يوم
أفضل من يوم، جاز أن نكون ساعة أفضل من

<sup>(</sup>۱) - سیأتی تخریجه (ص: ۱۱۱).

ساعة، والفضائل لا تُدرك بقياس، وإنّما فيها التّسليم والتّعليم والشّكر )) وانظر ((التّمهيد))(٢٣/٠٤).



#### ۲ – وقتما

اخْتُلِفَ في وقتها من قديم على أقوال كثيرة، أو صلها الحافظ ابن حجر العسقلاني رحمه الله في كتابه (( فتح الباري )) إلى أكثر من أربعين قولاً. معظمها لا دليل عليه أو استند قائله إلى حديث ضعيف الإسناد أو إلى اجتهاد من غير نص.

قال الحافظ رحمه الله (۲/۲۱):

((ولا شك أن أرجح الأقوال المذكورة حديث أبي موسى، وحديث عبد الله بن سلام كما تقدم، قال المحب الطبري: أصح الأحاديث فيها: حديث أبي موسى، وأشهر الأقوال فيها قول عبد الله بن سلم أ.ه. وما عَدَاهُمَا إمّا موافق لهما، أو لأحدهما، أو ضعيف الإسناد، أو موقوف استند قائله إلى اجتهاد دون توقيف ))(۱).

<sup>(</sup>١)- وهذه الأقوال ليست كلّها متغايرة من كلّ وجه بل كتسير منها يمكن أن يَتّحِدَ مع غيره.

ويتلخص لنا في المسألة - بعد استعراض أقوال العلماء رحمهم الله - ثلاثة أقوال (١):

الأول : هي ما بين أن يجلس الإمام على المنبر إلى أن تُقْضمَى الصلاة.

الثَّاني: آخِرُ ساعة من النَّهار قُبَيْلَ الغروب.

الثّالث: مذهب الجمع بين الوقتين.

<sup>(</sup>١) - ولم نسنتقص ذكر القائلين بذلك وأقوالهم، خوف الإطالة.

## القول الأوّل:

ما بينَ أنْ يجلسَ الإِمامُ على المنبرِ إلى أنْ تُقْضَى الصّلاة.

ذهب إلى هذا ابن عمر ش ، وأبو بردة، والشّعبي (١)، والحسن (٢)، والثّوري (٣) وغيرهم.

واستدلوا له بما رواه مسلم (٥/ ١٤٠٠ نـووي)، عن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري قال: قال لـي عبد الله بن عمر - هي -: أسمِعْت أباك يُحدّث عـن رسول في في شأن ساعة الجمعة؟ قال: قلت: نعـم، سمعته يقول:

((هي ما بين أن يجلس الإمام، - قـــال أبـو داود: يعني على المنبر - إلى أنْ تُقْضَى الصّــلاة )). ورواه أبو داود (رقم: ٩٤٠١)، وابن ماجـــة (رقم: ١٠٨٤).

<sup>(</sup>۱)، (۲)، (۳)- انظر ((طرح التَّثريب)) (۳/ ۲۱۰) و ((التَّمـهيد)) (۲۱۰ / ۲۲)، و ((الأوسط في السنّن والإجماع والاختلاف)) (۱۰/٤)، و (( التَّرغيب والتَّرهيب )) (۲۸/۱ من صحيح التَّرغيب).

كما استدلُوا بما رواه ابن ماجة (رقم: ١١٣٨)، وغير هما من حديث عمرو بن عوف المُزنى عن النّبيّ على قال:

(( إن في الجُمعة ساعة لا يسألُ الله العبدُ فيها شيئاً إلا آتاه الله إيّاه ))، قالوا: يا رسول الله أيّة ساعة هي؟ قال: (حين تقام الصلة إلى الانصراف منها)).

وبهذا قال مسلم بن الحجّاج صاحب ((الصّديح)).

روى البيهقي في ((سسننه))(٣/٠٥٠) من طريق أبي الفضل أحمد بن سلمة النّيسابوري قال: ((سمعت مسلم بن الحجّاج يقول – وذاكَر ُتُهُ بحديث مخرمة هذا \_ يعني حديث أبي بردة السّابق \_)) فقال: ((هذا أجودُ حديثٍ وأصنحةُ في بيان ساعة الجمعة (۱)).

<sup>(</sup>۱)- انظر ((فتح الباري))(۲۱/۲)، و ((شرح مسلم)) (۲/۲۱) للنّووي، و ((سبل السّلام)) (۲/۲۷).

وذهب إلى ذلك البيهقيّ، وابنُ العربي، وقـــال في ((شرحه للتّرمذي )):

(( وروى مسلم عن أبي موسى أنها حين يجلس الإمام على المنبر حتى تفرغ الصللة، وهو أصدت أصدت وبه أقول، لأن ذلك العمل من ذلك الوقت كله صلاة، فينتظم به الحديث لفظاً )).

وبه قال القرطبيّ أيضاً، كما نقله عنه الحافظ في (( الفتح ))(٤٢١/٢) قال :

(( هو نص في موضع الخلاف فلا يُلتفت إلى غيره ))!!.

ورجّحه النّووي في ((شرح مسلم )) (٦/٠١١ – ١٤١) المقوله :

(( هو الصتحيح بل الصتواب ))، وزاد كونه مرفوعاً صريحاً وفي أحد الصتحيحين.

وذهب إليه الستيوطي في (( نور اللَّمعة في خصائص الجمعة )) (٢١٠/١ من ((الرسائل المنبريّة))).

رَقِحُ مجد ((فرَجَلِ (الْجَوَّرِيَ (أَسِكِي (افِرَرُ (الْفِرُوكِ) (www.moswarat.com

### القول الثّاني :

# آخرُ ساعةٍ مِنَ النَّمارِ قُبَيْلَ الغروبِ.

ومن القائلين بهذا:

عبد الله بن سلام ﷺ، وتابعه على ذلك أبو هريرة، ورواه ابن أبي شيبة عن ابن عبّاس رضيي الله عنهم.

وذهب إلى ذلك جماعة من العلماء، كسعيد بن جُبير، وطاووس<sup>(۱)</sup>، وحكاه ابن بَطّال عن مجاهد<sup>(۲)</sup>، رحمهم الله تعالى جميعاً.

وقال التّرمذي (٢/٥١٦ تحفة الأحوذي):

(( ورأى بعض أهل العلم من أصحاب النبية وغيرهم أن الستاعة التي تُرْجَى بَعدَ العصرِ السي أن تَغْرُبَ الشّمس، وبه يقول أحمد وإسحاق.

<sup>(</sup>۱) - روى عبد الرزاق في (( المصنف ))(۲۲۱/۳) عن مَعْمَر عن ابن طاووس عن أبيه (( أنه كان يتحرّى السّاعة الّتي يُستجاب فيها الدّعاء من يوم الجمعة بعد العصر. قال ابن طاووس: ومات أبي في ساعة كان يُحبها، مات يوم الجمعة بعد العصر )).

<sup>(</sup>۲)- انظر ((طرح التّثريب ))(۳/۸۸).

وقال ابن عبد البرّ في ((النّمهيد))(٢٦/٢٤): ((فهذا ما بلغنا من الأخبار في معنى قول عبد الله بن سلام في ساعة بوم الجمعة، وذلك أثبت ما قبل في ذلك - إنْ شاء الله(١)).

((اختلف في تلك الستاعة - أي وقتها - على حسب ما قدمنا ذكره في باب أبي الزناد من هذا الكتاب أو وقول عبد الله بن سلام فيها أثبت شيء - إن شاء الله - ألا ترى إلى رجوع أبي هريرة إلى قوله وسكوته، عندما ألزمه من الإدخال والمعارضة أن بان من من الإدخال والمعارضة في صلاة، وهو قول أبي هريرة، وكعب، وقد روي بنحو قول عبد الله بن سلام أحاديث مرفوعة )) ثمّ ذكرها رحمه الله.

<sup>(</sup>۱) - ولابن عبد البرّ قول آخر وهو مذهب الجمع - سنذكره بعد إنْ شاء الله (ص: ۱۱٦) ولكن الّذي يظهر من أقواله رحمه الله -عند التّتبع - أنّه ميّال إلى هذا القول - أي أنّ وقتها آخر ساعة.

قال في (( التّمهيد ))(٢/٢٣) :

<sup>(</sup>۱) - (( التمهيد )) ( ۱۹ / ۲۲ ).

<sup>(</sup>٢) - انظر (ص: ١١٠) من هذه الرسالة.

وقال الحافظ في (( الفتح )) (٢١/٢) - بعد أنَّ ذكر قول التَّرمذي عن الإمام أحمد، وقول ابن عبد البرّ -:

((وروى سعيد بن منصور بإسناد صحيح إلى أبي سلمة بن عبد الرحمن: أن ناساً من أصحاب رسول الله الله المتمعوا فتذاكروا الساعة التي في يوم الجمعة فتفرقوا ولم يختلفوا أنها آخر ساعة من يوم الجمعة ))(١).

وقال ابن قيّم الجوزيّـة فـي ((زاد المعـاد)) ( ٣٩٤/١) :

(( وروى سعيد بن جبير عن ابن عبّاس رضي الله عنهما قال : السبّاعة الّتي تُذكر ليوم الجمعة: مـــا بين صلاة العصر إلى غروب الشّمس.

<sup>(</sup>١)- وانظر ((زاد المعاد ))(١/١ ٣٩)، وابن المنذر في (( الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف )) (١٣/٤).

وكان سعيد بن جبير، إذا صلّى العصر، لم يُكلّم أحداً حتّى تَغرُبَ الشّمس، وهذا هو قول أكــــثر السلف، وعليه أكثر الأحاديث...)(١).

((وذهب إلى هذا القول أيضاً الطرطوشي من المالكية وحكى العلائي، أن شيخه ابن الزملكان شيخ الشّافعية في وقته كان يَختارُه ويَحكيه عن نص الشّافعي) (٢).

وقال زين الدّين العراقي – كما نقله عنه ابنه أبو زرعة – في (( طرح التّشريب ))  $( \Upsilon \cdot \Lambda / \Upsilon )$ :

(( أكثر الأحاديث يدلّ على أنّها بعد العصر فَمِنْ ذلك حديث أنس، وعبد الله بن سلام، وجابر بن عبد الله، وأبي سعيد، وأبي هريرة، وفاطمة، صحمنها حديث عبد الله بن سلام، وجابر، وأبي سعيد،

<sup>(</sup>١) - وبقية الأقوال لا دليل عليها.

<sup>(</sup>٢)- انظر (( فتح الباري )) (٢/٢١).

وأبي هريرة ... والأكثرون من الصّحابة على ذلك ) ا.ه المقصود.

# أَدِلَّةُ هذا القول :

في سنن ابن ماجة (۱ (رقم: ۱۳۹ )، ومسند أحمد ( 20۱/٥) عن عبد الله بن سلام قال: قلت ورسول الله على جالس: (( إنّا لنجد في كتاب الله عنى التوراة - في يوم الجمعة ساعة لا يوافقها عبد مُؤمِنٌ يُصلّي فيسأل الله عز وجلّ شيئاً إلا قضى الله له حاجته قال عبد الله: فأشار إليّ رسول الله على: ((أو بعض ساعة)). قلت: صدقت يا رسول الله أو بعض ساعة. قُلْتُ : أيّ ساعة هي ؟ قال : (( هي اخر ساعة من ساعات النّهار )). قلت: إنّا السالة السالة المناهار ساعة من ساعات النّهار )). قلت: إنّا السالة المناهار الله المناهار الله المناهار المناهار الله المناهار المناهار الله المناهار الله المناهار الله المناهار الله المناهار الله المناهار المناهار المناهار المناها المناهار المناه

<sup>(</sup>١) – قال في (( الزوائد ))(١٣٧/١) : (( هذا إسناد صحيح، رجاله ثقات على شرط الصحيح )).

ساعة صلاة قال: ((بلى! إنّ العبدَ المؤمنَ إذا صلّى ثمّ جلس، لا يُجلِسنُهُ إلا الصّلة فهو في صلاة)).

((خير يوم طلعت عليه الشّمس يوم الجمعة، فيه خُلق آدم، وفيه أهْبِط، وفيه تبب عليه، وفيه مات، وفيه نقوم السّاعة (١) وما من دابّة إلا وهي

<sup>(</sup>۱) – قال ابن عبد البرّ رحمه الله في ((التّمهيد))(۲۳/۰٤): ((وفيه دليل على إباحة الحديث عمّا يأتي ويكون، وهذا من علم الغيب، فما كان منه عن الأنبياء الّذين يجوز عليسهم إدراك بعضه من جهة الرّسالة أو عمّن أضاف إلى الله ذلك بخبر كُتُبه أو رُسلِه. فذلك جائز، وقيام السّاعة من الغيب الّذي لم يطلع عليه أحد على حقيقته، ونحن – وإنْ علمنا أنّها تقوم يوم الجمعة بهذا الحديث – فلسنا ندري أي جمعة هي؟! وقد سئل رسول الله علي عن السّاعة وقيامها، فقال: ((ما المسوول عنها بأعلم من السّائل)) وقد سأل عنها جبريل فقال: نحو المسوول الله عز وجل -: { قل إنما علمها عند ربي } الآية،

مُصِيخَة (') يوم الجمعة، من حين تُصبحُ حتّى تَطلُعُ الشّمس، شَفقاً من السّاعة إلا الجنَّ والإنسَ (۲)، وفيه ساعة لا يُصادفها عبدٌ مسلمٌ وهو يصلّي، يسالُ الله شيئاً إلا أعطاه إيّاه )) قال كعب: ذلك في كلّ سَنةٍ يوم، فقلت: بل هي في كلّ جمعة، قال: فقرأ كعب التّوراة، فقال: صدق رسول الله على (۳).

<sup>=[</sup>الأعراف: ١٨٧] وقد أخبر رسول الله على عن شروط وعلامات، تكون قبلها، وقد ظهر أكثرها أو كثير منها، وقال الله عز وجل: { لا تأتيكم إلا بغتة }.أ.ه.

<sup>(</sup>١) - مُصِيخة: بمعنى الاستماع والإنصات، قال ابن عبد البرّ في (التّمهيد)) (٢/٢٣): ((وهو هنا استماع حَذر واشفاق، وخشية الفجأة والبغتة))، وقال المنذري ((٢/٦٦ من صحيح التّرغيب)): مُصِيخة: معناه: مُستمعة مُصغية، تتوقّع قيام السّاعة)).

<sup>(</sup>٢) - قال ابن عبد البرّ (٢/٢٣): (( وفي هذا الحديث دليل على أنّ الإنس والجن لا يعلمون من معنى السّاعة ما يعسرف غيرهم من الدّواب، وهذا أمرّ تَقصرُ عنه أفهامنا، ومن هذا الجنس من العلم لم يُؤت النّاس منه إلا قليلاً )).

<sup>(</sup>٣) - قال الحافظ ابن عبد البرّ رحمه الله (٢٦/٢٣):

[قال أبو هريرة: فَلَقِيتُ بَصِرْةَ بن أبي بَصرَةَ الغفاري (١)، فقال: من أين أقبلت ؟ فقلت : من الطُّورِ، فقال: لو أدركَتُكَ قبل أن تخرج إليه، ما خرجت، سمعت رسول الله على يقول: (( لا تُعمَلُ المطيّ إلا إلى ثلاثة مساجد: إلى المسجد الحرام،

<sup>=((</sup>فيه دليل على أنّ العالم قد يُخطئ ، وأنّه ربّما قال على أكبر ظنّه فأخطأ ظنّه، وفيه إنْ سمع الخطأ وجب عليه إنكاره وردّه على كلّ من سمعه منه، إذا كان عنده في ردّه أصلّ صحيح كأصل أبي هريرة في إنكاره على كعب وفيه أنّ على العالم إذا ردّ عليه قوله طلب التّثبّيت فيه، والوقوف على صحته، حيث رجاه من مواضعه، حتى تصح له أو يصح قول منكره فينصرف إليه وفيه دليل على أنّ الواجب على كلّ من عرف الحق أنْ يُذعِنَ إليه ) أ.ه .

<sup>(</sup>۱) – هذه رواية يزيد بن الهادي، وغيره مسن السرّواة يروونه: (فلقيت أبا بصرة الغفاريّ))، ولم يقل واحد منهم: فلقيت بصرة بسن أبي بصرة قال ابن عبد البرّ: (( وأظنّ الوهم فيه جاء من قبل مالك، أو من قبل يزيد بن الهادي والله أعلم )). وقال مَرّةً: (( وإنّما جساء ذلك من يزيد لا من مالك فيما أظنّ والله أعلم ))، انظر (( التّمهيد )) ذلك من يزيد لا من مالك فيما أظنّ والله أعلم ))، انظر (( التّمهيد ))

وإلى مسجدي هذا، وإلى مسجد إبلياء، أو بيت المقدس )) - يشك - (1).

قال أبو هريرة: ثمّ لَقِيتُ عبد الله بن سلم، فحدّثته بمجلسي مع كعب الأحبار، وما حدّثته به في يوم الجمعة، قال عبد الله بن سلام: قد عَلِمت أيّة ساعة هي. قال أبو هريرة: فقلتُ له: أخبرني بها

<sup>(</sup>١) - قال ابن عبد البرّ رحمه الله معلّقاً على ذلك: ((فقد بَانَ في الحديث أنّه لم يخرج إليه إلاّ تبركاً به ليصلّي فيه، ولهذا المعندي لا يجب الخروج إلاّ إلى الثّلاثة المساجد (١) المذكورة في هذا الحديث، وعلى هذا جماعة العلماء فيمن نذر الصّلاة في هذه الثّلاثة المساجد أو في أحدها أنّه يلزمه قصدها لذلك، ومن نذر صلاة في مسجد سواها صلّى في موضعه ومسجده ولا شيء عليه، ولا يعرف العلماء غير الثّلاثة المساجد المذكورة في هذا الحديث ... لا يجري عندهم مجراها شيء من المساجد سواها )). ((التّمهيد)) (٣٨/٣٣). ((أ) - الأعداد من / ٣ - ١٠ المفردة / حين تُعَرَف تدخل ((أل)) على المعدود المضاف إليه: جاء ثلاثة الرّجال وخمس العالمات ويجوز دخول ((أل))) على العدد والمعدود فيهما إذا قصد بالمعدود النّعاد الرّجال، مَرَرْتُ بالسّبع العالمات. هذا الخمسة الدّراهم. انظر ((مختار الصّحاح)) (ص: ١٤٧، باب / خمس /).

ولا تضن علي . فقال عبد الله بن سلام : هي آخر ساعة في يوم الجمعة . قال أبو هريرة : وكيف تكون آخر ساعة في يوم الجمعة ، وقد قال رسول الله في : (( لا يُصادفُهَا عبد مُسلِمٌ وهو يُصلّي ))، وتلك ساعة لا يُصلّي فيها ؟!!، فقال عبد الله بن سلام: ألم يقل رسول الله في : (( من جلس مجلساً ينتظر الصلة، فهو في صلاة حتى يصليها )) ؟!!. قال أبو هريرة : بلى، قال : فهو ذلك )).

أخرجه مالك (۱/۰۱۱)، وأبو داود (رقم: 1.4.1)، وأبو داود (رقم: 1.4.1)، والنّرمذي (رقم: 1.4.1) وصحّحه، والنّسائي (1.17/1 - 0.11)، وأحمد (1.4.7/1)، والبغوي (1.4.7/1)، وقال : (( هذا حديث صحيح ))، وغيرهم. وما بين المعكوفتين لمالك والنّسائي.

وروى أبو داود (رقم: ١٠٤٨)، والنَّسائي (٩٩/٣)، والحاكم في ((المستندرك)) (٢٧٩/١)، والحاكم في ((المستندرك)) (عين هذا عن جابر عين النَّبيّ الله قيال: ((يوم

الجمعة اثنتا عشرة ساعة، منها ساعة لا يوجد مسلم يسأل الله فيها شيئاً إلا أعطاه، فالتَمسِوها آخر ساعة بعد العصر).

وقال الحاكم:

((صحيح على شرط مسلم)) ووافقه الذهبي، وقال المنذري (١/٣٦٨ من صحيح الترغيب للألباني):

(( وهو كما قال )).

وحَسَّنَ الحافظ ابن حجر إسناده في (( الفتح )) (٢٠/٢)، وصححه الألبانيّ في (( صحيح النترغيب والنترهيب )) (٣٦٨/١).

ومن الأدلّة لهذا القول ما رواه التّرمذي (رقم: ٤٨٩)، ومن طريقه البغوي (٢٠٨/٤)، وابن عبد البرّ في (( التّمهيد )) (٤٣/٢٣)، عن أنس بن مالك البرّ عن النبيّ الله قال : (( التَمسِئوا السّاعة الّتي

تُرْجَى في يوم الجمعة بعد العصر إلى غيبوبة الشّمس)).

قال الترمذي:

( هذا حديث غريب من هذا الوجه، وقد رُويَ هذا الحديث عن أنس عن النّبيّ الله من غـــير هــذا الوجه (١).

ومحمد بن أبي حُميد يُضعَف ، ضعَقه بعض أهل العلم مِن قبل حفظه ، ويُقال له : حمّاد بن أبي حُميد، ويُقال له : حمّاد بن أبحميد، ويُقال هو: أبو إبراهيم الأنصاري. وهو مُنْكَرُ الحديث )(٢).

<sup>(</sup>۱) – قال المنذري في (( الترغيب والسترهيب ))(۱/٤٩٤) : ((ورواه الطبراني (۱) من رواية ابن لهيعه، وزاد في آخره : (( وهي قَدرُ هذا )) يعني قبضة، وإسناده أصلح من إسناد الترمذي)).

<sup>(</sup>۲) – وقال البخاري في (( التّاريخ الصّغير ))(۲/۲) : (( محمد بن أبي حميد ... مُنكر الحديث ))، وقال ابن معين : ((ليس حديثه بشيء)). لكنّه لم ينفرد به كما قال التّرمذي، ومن أجل ذلك حسنّه (( أ) لم أجده في (( الكبير ))، ثمّ رأيت الشّوكاني في (( النّسيل )) (1, 1) نسبة (( للأوسط )).

# وِيُالثُ هذه الأقوال

### مذهبُ الجمع بين القولين السابقين<sup>(۱)</sup>.

ذهب بعض العلماء إلى الجمع بين الأحاديث القائلة: بأنّ ساعة الإجابة ما بين أن يجلس الإمام

=شيخنا في ((صحيح الجامع)) (رقم: ١٢٤٨)، وفي ((صحيح الترغيب والترهيب)) (٣٦٧/١)، ويشهد له الأحاديث المذكورة في الباب.

(١) - وهناك من رام الجمع بين الأقوال كلّها، أو بين الأقـوال فـي الوقت الواحد. قال الحافظ في (( الفتح ))(٢١/٢): (( قال الزّين بن المنير: يَحسُنُ جمع الأقوال. - وكان قد ذكر ممّا تقدّم عشرة أقـوال تبعاً لابن بطّال - قال: فتكون ساعة الإجابة واحدة منها لا بعينها، فيصادفها من اجتهد في الدّعاء في جميعها، والله المستعان )). وهذا الجمع إنّما يُصارُ إليه عند تساوي الأدلّة في القوّة، أمّا وأنّها اختلفت فلا حاجة لنا إليه. ويرى أصحاب الجمع أنَّ إخفاء تلك السّاعة كإخفاء ليلة القدر...!! لحث المرء المسلم الدّاعي على الإكثار من الصّلاة والدعاء... قال ابن المنير - كما في (( الفتح )) (٢٢٢٢٤): (( إذا علم أنّ فائدة الإبهام لهذه السّاعة، ولليلة القدر، بَعْثُ الدّاعي على الإكثار من الصّلاة والدّعاء، ولو بَيَّنَ لاتَّكَلَ النّاس على ذلك، وتركوا ما عداها )).

على المنبر إلى أنْ نُقضى الصلاة من جهة. وبين الأحاديث القائلة بأنها ما بعد العصر إلى الغروب.

ذهب إلى ذلك ابن القيم، واختار أن ساعة الإجابة منحصرة في أحد الوقتين المذكورين، وأن الدهما لا يعارض الآخر لاحتمال أن النبي الله دل على أحدهما في وقت، وعلى الآخر في وقت آخر!.

قال رحمه الله في (( الزّاد ))( ٣٩٤/١) – بعد أنْ قرّر أنّها بعد العصر إلى الغروب<sup>(١)</sup> –:

((وعندي أنّ ساعة الصلاة ساعة ترجى فيها الإجابة أيضا، فكلاهما ساعة إجابة، وإن كانت الساعة المخصوصة هي آخر ساعة بعد العصر، فهي ساعة معينة من اليوم لا تتقدّم و لا تتأخّر، وأمَّا ساعة الصلاة، فتابعة للصلاة تقدّمات أو تأخّرت، لأنَّ لاجتماع المسلمين وصلاتهم وتضرّعِهم وابتهالهم إلى الله تعالى تأثيراً في الإجابة، فساعة اجتماعهم ساعة ترجى فيها الإجابة، وعلى هذا تتّفِقُ الأحاديث كلّها،

<sup>(</sup>۱) - المُتَتبع لأقوال ابن القيّم رحمه الله يرى أنّه يذهب إلى أنّها بعد العصر إلى الغروب. وهذا ما سنوضّحه فيمنا بعد إن شناء الله، وانظر (ص: ١٣١) من هذه الرّسالة.

ويكون النّبي على قد حضّ أمّته على الدّعاء والابتهال إلى الله تعالى في هاتين السّاعتين )).

ونَحَا هذا الإِتجاه ابن عبد البرّ فقال في ((التّمهيد))(٢٤/١٧):

(والذي ينبغي لكل مسلم الاجتهاد في الدعاء للدين والدنيا، في الوقتين المذكورين رجاء الإجابة، فإنه لا يخيب إن شاء الله، ولقد أحسن عبيد بن الأبرص حيث قال:

ومن يسأل النَّاس يَحرمُوه وسَائلُ الله لا يخيب)).

وسبق إلى نحو ذلك الإمام أحمد كما قال الحافظ في (( الفتح ))(٤٢٢/٢). وكأنه يُشير بذلك إلى ما ذكره الإمام الترمذي في جامعه، وقد سبق لنا ذكر قوله في هذه الرسالة (ص: ١٠٢-٣٠١).

وقال الشوكاني رحمه الله في ((نيل الأوطار)) (٣٠٠/٣) - بعد أن ذكر أن الاختلاف بين حديث أبي موسى، وبين الأحاديث الواردة في كونها بعد العصر أو آخر ساعة من اليوم - :

(فأمَّا الجمع فإنَّما يمكن، بـانْ يُصـَارَ إلـى القول بأنَّها تتقل، فيحمل حديث أبي موسى على أنَّه

أخبر فيه عن جُمعة خاصتة، وتُحمل الأحاديث الأخر على جُمعة أخرى).

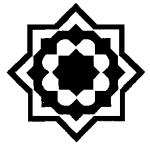
أقول: إنّما يُصنارُ إلى هذا الجمع في حالات: ١- أنْ يكون هناك أدلّة صحيحة نُشير إلى أنَّ السّاعة تتقل... وهذا ما لا يوجد.

٢- في حالـــة تســـاوي الأدلّــة فـــي القــوة
 والدّلالة، وتعذّر التّرجيح بينها، وهذا مُنْتَف هنا، كمـــا
 سترى في الصّقحات القادمة إن شاء الله.

لذلك قال الشوكاني بعد كلامه الستابق الذكر:

((فان قيل بنتقلها فذاك - أي الجمع الستابق - وإن قيل بأنها في وقت واحد لا تتقل فيصار حينئذ إلى الترجيح).

وقد صرنا إلى التَّرجيح لأنَّه لا أدلَّة على تتقَّلها، ولعدم تساوي الأدلَّة كما سنرى فيما بعد إن شاء الله.



### المُناقشة والتّرجيم

سبق أن ذكرنا أن كثيراً من الأئمة - رحمهم الله - ذهب في هذه المسألة إلى أنها ما بين أن يجلس الإمام على المنبر إلى أن تقضى الصــــلاة ، منهم: الإمام مسلم، والمُحِبّ الطّبري، والبيهقيّ، والنّووي... واحتجّ هؤلاء بحديث أبي موسى وغيره (۱)... ورجّحُوهُ على حديث أبي هريرة، وعبد الله بن سلام - رضي الله عنهما - بكونه مرفوعا، وفي أحد الصحبين.

وأوردوا على القول المُخالِف - وهو كونها آخر ساعة من يوم الجمعة - شُبهَةً فقالوا:

إنَّ حديث أبي هريرة المُتقدّم (١) ظَاهِرُهُ يُخالف الأحاديث الواردة في كونها بعد العصر، لأنَّ الصّلة بعد العصر منهيُّ عنها، وقد ذُكر فيه: (( لا يوافقها عبد مسلم قائمٌ يُصلّى ))!!!.

 <sup>(</sup>۱) سبق (ص: ۹۹ وما بعدها).

<sup>(</sup>٢)- انظر (ص: ١٠٧) وما بعدها من هذه الرّسالة.

فقوله: قائمٌ يُصلّي: يَدفَعُ قول من قال: ((إنّها آخر ساعة من النّهار بعد العصر، لأنّها ليست ساعة يجوز للعبد المسلم فيها أن يقوم فيُصلّي)).

أمَّا عن كُونِ الحديث مرفوع الله عن كُونِ الحديث مرفوع الله بعد قليل. الصتحيحين، سيأتي الكلام عليه إن شاء الله بعد قليل.

وأمّا أنّ الوقت وقت نهي - مع ما جاء في الحديث من كون الدّاعي المُر ْتَقِبَ لساعة الإجابة في صلاة - فقد سبق أن بينا شيئاً من ذلك بشكل مختصر في الصّقحات الماضية (ص: ١٩ وما بعدها)، ونزيد البحث وضوحاً ههنا فنقول:

جاء في بعض الرّوايات: ((وهو فائمٌ يُصلّي )). وفي بعضها الآخر: (( ... وهو يصلّي فيسألُ الله... )).

وذكرنا فيما سبق (ص: ٩١ وما بعدها) أقوال بعض أهل العلم في توجيه ذلك، ونزيد هنا قول الحافظ العراقي – رحمه الله – في ((طرح التّنريب)) قال:

((قد عرفت فيما تقدم استدلال أبي هريرة بقوله عليه الصلاة والسلام: ((وهو يُصلّي)) على أن تلك السّاعة ليست بعد العصر، لأن ذلك الوقـت ليس وقت صلاة، وجواب عبد الله بن سلام الله لله بأن المُراد بكونه يُصلّي: انتظار الصلاة، وسكوت أبي هريرة على ذلك، يقتضي قبول هذا الجواب منه. لكن أشْكَلَ على هذا الجواب قوله – في رواية

الصتحيحين -: ((وهو قائم يُصلَّي)، فقوله: وهو قائم، يقتضي أنَّه ليس المراد انتظار الصلاة، وإنَّما المراد الصلاة حقيقة، لكنّه مع ذلك حُمِلَ القيام على المُلازمة والمواظبة، كما في قوله تعالى: { إلاَّ ما دمت عليه قائماً }، أي مُلازماً مُواظباً مُقيماً.

واعلم أن حمل الصلاة على انتظارها حمل الفظ على مدلوله الشرعي، لكنّه ليس المدلول اللفظ على مدلوله الشرعي، لكنّه ليس المدلول الحقيقي، وإنّما هو مجاز شرعي، وهو الدّعاء، وهو الّذي الصلاة على مدلولها اللّغوي، وهو الدّعاء، وهو الذي ذكره النّووي – رحمه الله – وأمّا على القول بأنّه الله حالة الصلاة، فالمراد حينئذ بالصلاة مدلولها الشّرعي الحقيقي. والظّاهر حينئذ أنّ قوله: قائم، نبّه به على

ما عداه من أحوال الصلاة، فحالة الجلوس، والسجود كذلك، بل هما ألبق بالدّعاء من حالة القيام، وإذا حملنا الصلاة على الدّعاء فالمراد: الإقامة على انتظار تلك السّاعة، وطلب فضلها، والدّعاء فيها) أ.ه كلم العراقي رحمه الله تعالى.

وقد أجاب عن هذا الإشكال أيضاً الحافظ ابن عبد البرّ في (( التّمهيد )) (٢٤/١٧) من وجهين :

(( أحدهما : أن أبا هريرة سلم لابن سلم تأويله ، ولم يعترض عليه بقوله : قائم. فإن كان كان صحيحاً ، فمعناه على ما قال بعض أهل اللغة : إن قائماً قد يكون بمعنى مقيم...

و الوجهُ الآخرُ: أنّه لو كان عنده صحيحاً في اللّفظ و المعنى لعارض به ابن سلام، والله أعلم )).

وما قاله عبد الله بن سلام همن نفسير قوله هن: (( وهو قائمٌ يُصلِّي )) صحيح لا ريب، كيف وهو مؤيد بكلام النبوة ، المُوحى من رب السموات والأرض وقد سبق أن ذكرنا (ص: ١١١٠٦) إشكال عبد الله بن سلام ذلك، وجواب الرسول ها له.

ونزيد هنا بعض الأحاديث والأدلّة الّتي تُؤيّـــد ذلــك وتزيده قوّة (١).

وفي رواية لمسلم، وأبي داود قال:

(( لا يزال العبدُ في صلكة ما كان في مُصلدة مناكبان في مُصلدة مُصلدة مُصلدة مناكبة منا

ورواه مالك موقوفاً، عن نُعيم بــن عبـد الله المُجْمِر، أنَّه سمع أبا هريرة يقول: (( إذا صلَّى أحدكم ثمّ جلس في مُصلَّده، لم تَزَل الملائكة تُصلَّى عليــه:

<sup>(</sup>١)- الأحاديث المذكورة مأخوذة من ((صحيح الترغيب والترهيب))، مع تخريجاتها بشيء من التصرف.

اللهم اغفر له، اللهم ارحَمه، فإن قام من مصلله، فإن فام من مصلله، فجلس في المسجد ينتظر الصلاة، لم يزل في صلاة حتى يُصلِي )).

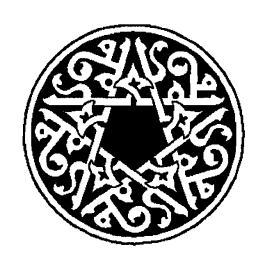
وعن أنس عله ، أنّ رسول الله الله أخَّرَ ليلة صلاة العشاء إلى شَطرِ الليل، ثمّ أقبل بوجهه بعد ما صلّى فقال:

((القاعِدُ على الصلاة كالقانِتِ، ويُكتب من المُصلِّينَ، من حين يَخرجُ من بيته حتَّى يَرجِعَ إليه)) رواه ابن حبان في ((صحيحه )) وغيره.

وعلى هذا فإن ما ذهب إليه أهل اللغة، فهو وإن كان كذلك فهو مسبوق بالمعنى الشّرعي لهذه اللفظة، وكفى بقول المُصطفى على حجّة ودليلاً.

# وخلاصةٌ الأمر:

أنَّ حديث أبي هريرة الّذي ذُكِرَ فيه: (( لا يُوافقها عبد مسلم قائم يصلّي )) لا يُخالف الأحداديث الواردة في كون السّاعة بعد العصر - لأنَّ المعندي مُتوافِقٌ وهو: انتظار الصّلاة، لأنَّ مُنتظر الصّلة، متوافِقٌ وهو: انتظار الصّلاة، لأنَّ مُنتظر الصّلة، بمعنى: يُصلّي، وقائم يُصلّي، ولأنَّه لم يُرد القيام الحقيقيّ، وإنَّما أريد به الاهتمام بالأمر كقولهم: فلان قام بأمر كذا... كما قال القاضي عياض رحمه الله.



170

# أقوالُ أهلِ العلمِ في حديثي أبي بـُردة، وعمرو بن عوف المُزني

## ١ \_ قولهم في حديث أبي بردة:

الحديث رواه مسلم، وقد سبق (ص: ٩٩)، واستدل به من جعل الستاعة ما بين أن يجلس الإمام على المنبر إلى أن تُقضى الصلاة.

وقالوا: إنّه مُقَدَّمُ على غيره مـن الأحـاديث من ناحيتين:

- كونه مَرفُوعاً...
- وفي أحد الصتحيحين.

قال الإمام مسلم رحمه الله:

حدثني أبو الطاهر وعلي بن خشرم قالا: أخبرنا ابن وهب، عن مخرمة بن بكير، ح ...

وحدثنا هارون بن سعيد الأيلي، وأحمد بن عيسي، قالا : حدثنا ابن وهب، أخبرنا مخرمة عن أبيه عن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري قال: فذكره.

وقد أورد العلماء على الحديث علّتين:

الأولى: الانقطاع.

الثَّانية: الاضطراب.

فأمًّا الانقطاعُ فإنَّ مَخرَمَةً لم يسمع من أبيه كما روى عنه ذلك غير واحد.

وأمَّا الاضطراب على أبي بردة فالأكثر على أنَّه من قوله.

قال الدّارقطني في (( الإلزامـات والتّتبع )) (ص: ٢٣٣):

(( وهذا الحديث لم يسنده غير مخرمة بن المحيد، عن أبيه، عن أبي بردة. وقد رواه جماعة عن أبي بردة من قوله.

ومنهم من بلغ به أبا موسى ولم يسنده، والصواب أنَّه من قول أبي بردة منقطع، كذلك رواه بحيى بن سعيد القطّان عَنِ الثّوري، عن أبي إسحاق،

عن أبي بردة، وتابعه واصل الأحدب، رواه عن أبي بردة من قوله، قاله جرير عن مغيرة عن واصل.

وتابعهم مجالد بن سعيد، رواه عن أبي بردة كذلك.

وقال النعمان بن عبد السلام عن الثوري عن أبي إسحاق عن أبي بردة عن أبيه موقوفاً، ولا يثبت قوله: (عن أبيه)، ولم يرفعه غير مخرمة عن أبيه.

وقال أحمد بن حنبل، عن حمّاد بن خالد قلت لمخرمة : سمِعْت من أبيك شيئاً؟ قال : لا )).

وتعقّبه النَّووي في ((شرح مسلم ))(١٤١/٦)، فقال – بعد أن ذكر كلام الدّار قطني السّابق –:

((هذا ممّا استدركه الدّارقطني على مسلم... وهذا الّذي استدركه بناه على القاعدة المعروفة له ولأكثر المحدّثين، أنّه إذا تعارض في رواية الحديث وقف ورفع، أو إرسال واتصال، حكموا بالوقف والإرسال، وهي قاعدة ضعيفة ممنوعة، والصحيح طريقة الأصوليّن والفقهاء، والبخاري ومسلم،

ومحققي المحدّثين، أنَّه يُحكم بالرّفع والاتّصال، لأنّـها زيادة ثقة)) (١).

وكلام النووي رحمه الله لا غبار عليه، وهـو الحقّ، لكن عندما تصبح الأسانيد في كـل منهما الوقف والرّفع، أو الإرسال والاتّصـال - أمَا وإنَّ رواية الرّفع لم تُرد لاختلاف الرّفع والإرسال فقط (٢)، وإنّما ردّت للانقطاع، حيث صرّح مخرمة نفسه أنّه لم يسمع من أبيه، وهنا روى الحديث عن أبيه.

وقد استَشكِلَ هذا، فإنه ترجيحٌ لغير ما في الصتحيح على ما فيهما، والمعروف من علوم الحديث وغيره أنَّ ما في الصتحيحين أو في أحدهما مُقَّدم على غيره !؟.

والجواب:

أن ذلك حيث لم يكن حديث الصتحيحين أو أحدهما ممّا انتقده الحُقّاظ.

<sup>(</sup>۱) – انظر مبحث ((زیادات الثّقات و تحقیق حکمها)) في ((شرر مبحث الله تعالی، و ((تمام علل التّرمذي ))(۱/۸۱۱) ، لابن رجب رحمه الله تعالی، و ((تمام المنّة )) (ص : ۱۵) للمُحدّث الألبانيّ رحمه الله.

<sup>(</sup>٢) - وهو الاضطراب الموجود في الحديث.

قال الحافظ ابن حجر في ((الفتح))(٤٢٢/٢): ((كحديث أبي موسى هذا [الّذي رواه مسلم]، فإنَّه أُعِلَّ بالانقطاع والاضطراب)):

أمّا الانقطاع: فلأن مَخرَمة بن بكير لم يسمع من أبيه، قاله أحمد عن حمّاد بن خالد، عن مخرمــة نفسه، وكذا قال سعيد بن أبي مريم، عن موسى بــن سلمة عن مخرمة. وزاد: إنّما هي كتب كانت عندنا(۱) وقال عليّ بن المدينيّ : لم أسمع أحداً من أهل المدينة يقول عن مخرمة أنّه قال في شيء من حديثه سَمِعتُ أبي. ولا يُقال : مسلم يَكتَفِي في المُعنعَن بإمكان اللقاء مع المعاصرة، وكذلك هنـا، لأنّا نقـول : وجـود التصريح من مخرمة بأنّه لم يسمع من أبيه كاف فـي التصريح من مخرمة بأنّه لم يسمع من أبيه كاف فـي دعوى الانقطاع.

#### وأما الاضطراب:

فقد رواه أهل الكوفة منهم: أبو إسحاق، وواصل الأحدب، ومعاوية بن قرة، وغيرهم عن أبي

<sup>(</sup>١) - قال الحافظ في ((التقريب)) (ص: ٢٣٥): ((مخرمة بن بكسير بن عبد الله بن الأشج أبو المسور المدني، صدوق، روايته عن أبيسه وجادة من كتابه، قاله أحمد وابن معين، وغيرهما...)) أ.ه. المقصود.

بردة من قوله. وأبو بردة كما هو معلوم كوفي، فهم أعلم بحديثه من بكير المدني، وهم عدد وهو واحد.

وأيضاً فلو كان عند أبي بردة مرفوعاً لم يُفت في في بأن في في بأن في بخلاف المرفوع، ولهذا جزم الدّارقطنيّ بأن الموقوف هو الصّواب )) أ. ه . كلام الحافظ.

وإلى ما قرّره ابن حجر، ذهب الزّرقانيّ رحمه الله في ((شرحه على الموطأ)) (١/٥٢٦وما بعدها). وكذلك الشّوكاني في ((نيل الأوطار)).

من أجل ما سبق رجَّحَ الأخبران القول الثَّاني. قال الشَّوكاني رحمه الله تعالى (٣٠٠/٣):

((ولا شك أن الأحاديث الواردة في كونها بعد العصر أرجح، لكثرتها واتصالها بالسماع، وأنه لم يُختَلف في رفعها (۱)، والاعتضاد بكونه قول أكثر الصتحابة، ففيها أربع مرجحات (۲)، وفي حديث أبي موسى مرجح واحد وهو كونه في أحد الصتحيحين))أ.ه.

<sup>(</sup>١)- يشير إلى ما في الحديث من الانقطاع، والاضطراب.

<sup>(</sup>٢)- هي: ١- أنَّها أكثر حديثاً. ٢- وأحاديثها مُتَّصلة لا عِلَّةَ فيها.

٣- لم يختلف في رفعها. ٤- وكونها قول أكثر الصحابة والأثمة.

# أَرْجَمِينَةُ القولِ ِ الثّاني.

ممّا سبق يتّضح و صنوحاً لا لَبْسَ فيه أرجحيّة وأنّ قول من قال: إنّها آخر ساعة من يوم الجمعة، وأنّ غير ذلك من الأقوال مرجوح.

قال الشوكاني في ((نيل الأوطار))(٣٠٣/٣):

((والقول بأنها آخر ساعة من اليوم هو أرجح الأقوال، وإليه ذهب الجمهور من الصتحابة والتابعين والأئمة، ولا يُعارض ذلك الأحاديث الواردة بأنها بعد العصر، بدون تعبين آخر ساعة، لأنها تُحمَلُ على الأحاديث المُقيدة بأنها آخر ساعة، وحملُ المطلق على المُقيد مُتعين، كما تقرر في الأصول.

وأمّا الأحاديث المُصرِّحَةُ بأنَّها وقت الصــلاة فقد عَرَفت أنَّها مَرجُوحة )).

وقال المُحقق ابن القيّم في (( الزّاد )) ( ٣٨٩/١):

(( وأرْجَحُ هذه الأقوال قـولان (۱)، تضمّنتهما الأحاديث الثّابتة، وأحدهما أرجح من الآخر )).

ثمّ ذكر القول الأول وأدلته، وعندما جاء ذكره للقول الثّاني قال:

((... والقول الثّاني: أنّها بعد العصر، وهذا أرجح القولين، وحجّة هذا القول ما رواه أحمد فسي مسنده [۲۷۲/۲] من حديث أبي سعيد وأبي هريرة أنّ النّبيّ على قال:

((إن في الجمعة ساعة لا يوافقها عبد مسلم يسأل الله فيها خيراً إلا أعطاه إياه، وهي بعد العصر).

ورواه البزّار كما في ((كشف الأستار)) ( ٢٩٦/١)، وصحّحه الحافظ العراقيّ كما في ((طرح التّثريب)) (٢٠٨/٣).

الإسناد، أو موقوف استند قائله إلى اجتهاد دون توقيف )).

<sup>(</sup>۱) - سبق أن ذكرنا (ص: ۹۷) قول الحافظ في ((الفتح)) (۲۱/۲): (( أنَّ ما عداهما إما موافق لهما أو لأحدهما، أو ضعيف

وقال بدر الدين العيني رحمه الله في ((عمدة القاري ))(٥/٣٣٨):

(( وقال شيخنا شارح الترمذي: حديث أبي هريرة وبين هريرة أصحها، وليس بين حديث أبي هريرة وبين حديث أبي موسى اختلاف و لا تباين، و إنما الإختلاف بين حديث أبي موسى وبين الأحاديث الواردة في كونها بعد العصر، أو آخر ساعة منه.

فإمّا أن يُصنار إلى الجمع أو الترجيح:

فأمّا الجمع، فإنّما يمكن بأن يُصار إلى القول بالانتقال (١)، وإن لم يُقَلَ بالانتقال بكون الأمر بالانتقال بكون الأمر بالنّر جيح، فلا شك أنّ الأحاديث الواردة في كونها بعد العصر، أرجح لكثرتها، واتصالها بالسماع، ولهذا لم يُختلف في رفعها، والاعتضاد بكونه قول أكثر الصدابة، ففيها أوْجُهٌ من وُجوه التّرجيح.

وفي حديث أبي موسى وجه واحد من وجوه

<sup>(</sup>١) – راجع (ص: ١١٤) من هذه الرسالة.

التَّرجيحِ وهو كونه في أحد الصتحيحين دون بقيّة الأحاديث...)) .أ.ه المقصود من كلامه رحمه الله.

وقد ذكرنا في الصقحات الماضية جملة من أقوال أهل العلم التي تتص على ترجيح هذا القول، فأغنانا عن إعادتها، فانظرها (ص: ١٠٢ وما بعدها).

#### ٢ - قول العلماء في حديث عمرو بن عوف المزني:

قال العلامة محمد رشيد رضا رحمه الله تعليقاً على الحديث في ((المُغني)) (٢/٥٥/٢):

(( و في إسناده كثير بن عبد الله بن عوف، اتفقوا على ضعفه، وقال فيه الشّافعيّ وأبو داود: إنّه ركن من أركان الكذب )).

وكثير هذا، الجمهور من أهل هذا الفن عليي تضعيفه.

قال الذهبي في (( الكاشف ))(7/0): ((واهِ )).

وذكرًه في (( الميزان ))(7/7)، وقال :

((قال ابن معین: لیس بشيء، وقال الشّافعيّ، وأبو داود: ركن من أركان الكذب، وضرب أحمد على حدیثه )).

وقال أبو حاتم:

(( ليس بالمَتِين )) .

وقال أبو زرعة:

(( و اهي الحديث ليس بقوي ))<sup>(١)</sup>.

وقال النسائي في (( الضَّعفاء والمــــتروكين )) (ص : ٨٩) :

(( متروك الحديث )).

وقال الإمام أحمد في ((كتاب العلل ومعرفة الرّجال ))(٢١١/٢):

(( ليس بشيء ))٠

وقال مَرّة :

(( منكر الحديث ليس بشيء ))<sup>(۲)</sup>.

قال عبد الله بن الإمام أحمد :

(( وضرب أبي على حديث كثير بن عبد

<sup>(</sup>١)- (( الجرح والتّعديل )) (٧/٤٥١).

<sup>(</sup>٢)- انظر المصدر السّابق (٧/١٥٤).

الله... ولم يحدثنا بها في المسند )).

وسئل عنه علي بن المديني فقال:

(( ضعیف ))<sup>(۱)</sup>.

وقال ابن عبد البر في ((التمهيد) (١٩١/١٩):

(( وكثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف المزني، ضعيف، منسوب إلى الكذب، لا يُحتج به ولا

المربي، ضعيف، منسوب إلى الكذب، لا يحدج به و لا بمثله )).

وقال ابن عدي (٢٠٨٣/٦) - بعد ذكر جملة من أحاديثه -:

(( وعامّة أحاديثه الَّتي قد ذكرتها، وعامّة مــــا يرويه لا يُتابَعُ عليه )).

وقال الهيثمي في ((مَجمَعِ الزّوائِدِ )) ( مَجمَعِ الزّوائِدِ )) (١٧٦/٤) :

(( وكثير بن عبد الله ضعيف جداً، وقد حسَّنَ النَّرمذي حديثه ))(۲).

<sup>(1)</sup> – (( سؤالات محمد بن عثمان بن أبي شيبة لعلي بن المديني )) (ص : 9 ).

<sup>(7)</sup> - وقال مَرّةً ( 17./1 ): (( وقد أجمعوا على ضعفه إلاً أنّ التّرمذي حسن بعض حديثه ، والله أعلم )).

- وبمناسبة تحسين الترمذي رحمه الله لحديث كثير بن عبد الله بن عوف - مع ضعفه عند الجمهور - يَحْسننُ بنا أن نذكر ما قاله العلماء المحققون عن تحسين الترمذي وتصحيحه.

فمع جلالة قدره وإمامته - رحمه الله - في الحديث، فإنسه كان مُتَسَاهلاً في تصحيح الأحاديث وتحسينها، ولقد نبّه كثسير من العلماء على ذلك.

قال ابن دِحية في (( العلم المشهور ))، كما في (( نصب الرّاية )) (717/7) : (( وكم حَسَنَ التّرمذي في (( كتابك )) من أحاديث موضوعة وأسانيد واهية )).

وقال الحافظ الدُّهبي في (( الميزان ))(٢٠٧/٣):

(( وأما الترمذي فروى من حديثه - يعني من حديث كثير بن عبد الله - : الصلح جائز بين المسلمين، وصحّحه، فلهذا لا يَعتمد العلماء على تصحيح الترمذي )).

وقال عند ترجمته ليحيى بن يمان بعد - أن ذكر حديثاً لــه حسّنه التّرمذي -: (( فلا يُغتَرّ بتحسين التّرمذي )).

وقال عند ترجمته لمحمد بن الحسن بن أبي يزيد الهمداني - بعد أن ذكر حديثاً له:

(( حسننة الترمذي ولم يُحسن )).

وقال ابن تيمية:

(( بعض ما يصحّحه التّرمذي، يُنازعه غيره فيه، كما قد يُنازعُونَهُ في بعض ما يُضعِفَهُ ويُحسَنّهُ )).

وقال الدّارقطني:

(( متروك )).

وأخيراً قال الحافظ في (( الفتح )) (٢٨٩/٢):

(( وقد ضَعَّفَ كثيرٌ رواية كثير )).

وقال في (٥/٩):

(( وكثير هذا ضعيف )).

فإذا ثبت هذا في حقّ كثير، فلا عبرة بعد ذلك بمن حسَّن حديثه، أو صحّحه من القُدماء، أو المُتأخّرين.

<sup>=</sup> والمتتبع لكتاب (( الجامع... )) يرى هذا واضحاً من خلال حكمــه رحمه الله على كثير من الأحاديث الضعيفة بالصّحة أو الحسن، وقـد بيّن العلماء المُحقّقون ذلك في موضعه، ولعلنا ننشر في ذلك رسالة عمّا قريب إنْ شاء الله.

#### تنبيمان:

لا يفونتي في نهاية المطاف أنْ ألفت نظر القارىء الكريم إلى أمرين يتعلّقان بهذه السّاعة المباركة، درج كثير من أهل العلم على الأخذ بهما:

### الأول منهما:

قولهم إنها رُفِعَت (١)

قال الحافظ في (( الفتح ))(٢/٢١٤) :

((حكاهُ ابن عبد البر<sup>(۲)</sup> عـن قـوم وزَيَّقَـهُ. وقال عِيَاض: رَدَّه السَّلَفُ على قائله)).

<sup>(</sup>۱) – قال في (( سبل السلام ))(۲/۲ه) : (( قال الخطابي : اختلف فيها – أي السلامة – على قولين. فقيل : قد رُفِعَتْ، وهو محكي عن بعض الصحابة، وقيل هي باقية )). وانظر (( طرح التَشريب )) (7.4/7).

<sup>(</sup>٢) وعبارته رحمه الله في ((التّمهيد))(١٩/١٧):

<sup>((</sup> وأمّا السّاعة المذكورة في يوم الجمعة، فاختُلِفَ فيها: فقال قــوم: رُفِعَتْ وهذا عندنا غيرُ صحيح ...)).

ورَدّه قبل ذلك أبو هريرة هي في حكاية رواها عبد الرّزاق (١) بسند إلى عبد الله بن يُحنَس عن صالح مولى معاوية (٢) قال: (((قلت لأبي هريرة إنهم زعموا أنَّ السّاعة الّتي في يوم الجمعة يُستجاب فيها الدّعاء رُفِعَتُ ! فقال: ((كذب من قال ذلك )). قلت: فهي في كلّ جمعة ؟ قال: ((نعم )))).

قال ابن حجر رحمه الله:

(( إسناده قوي )).

قال ابن القيّم رحمه الله في ((زاد المعاد...)) ( ٣٩٦/١ ) :

(( وأمّا قول من قال : إنّها رُفِعَتْ، فهو نظير قول من قال : إنّ ليلة القدر رُفِعَتْ، وهذا القيائل، إنْ أراد أنّها كانت معلومة، فَرُفِعَ علمها عَنِ الأمّة، فَيُقَالُ

<sup>(</sup>١) - (( المصنّف )) ( ٣٦٦/٣ ). ورواه ابن عبد البر في ((التّمهيد))

<sup>(</sup> ١٩/١٩ ) بسندين، قال في الأوّل: ... عن عبد الله بن أنيس عن مولى معاوية قال: قلت لأبي هريرة ... الحديث. والتّاني ... عن عبد

الله بن أنيس مولى معاوية قال: قلت: لأبي هريرة ...

<sup>(</sup>٢)- هو هكذا عند عبد الرّزاق، وفي (( الفتح )) ( ٢/٢١٤ ) : ... عبد الله بن عبس مولى معاوية قال : قلت لأبي هريرة ... الحديث .

له: لَمْ يُرفَعْ علمها عن كلّ الأمّة، وإنْ رُفِ عَنْ عَنْ بعضهم، وإنْ أراد أنّ حقيقتها وكونها ساعة إجابة رُفِعَتْ، فقولٌ باطلٌ مُخالفٌ للأحاديث الصّحيحة، فلا يُعوّلُ عليه والله أعلم )).

## التنبيه الثاني:

والجواب مِن وجهين:

الأول : أنّ ذلك لا يمنع من أنّه أخبِر بها عند علمه بها (١).

قال الإمام ابن خزيمـــة فــي (( صحيحـه )) ( ۱۲۱/۳) :

((باب ذكر إنساء النّبيّ في وقت تلك السّاعة بعد علمه إيّاها، والدّليل على أنّ العالم قد يُخبِرُ بالشّيء ثمّ ينساه، ويحفظه عنه بعض من سمعه منه، لأنّ أبا موسى الأشعري، وعمرو بن عوف المزني قد أخبرا عَنِ النّبيّ في تلك السّاعة، والنّبي المن قد أعلِمَ أنّه قد أنسيها، وهذا مِنَ الجِنْسِ الذي كُنْتُ

<sup>(</sup>١) - انظر ((فتح الباري )) ( ٢١/٢ ).

بينت في كتاب (( النّكاح )) أنّ العالم قد يُحدِّثُ بالشّيءِ ثُمّ يَنسَاهُ... )).

وقال الشُّوكاني (٣٠٤/٣) :

وهذا كلَّه على فرض صبِحَةِ الحديث الوارد في ذلك.

أمًا وأنَّ الحديث لم يصـــح - وهـو الوجـه التَّاني - فقد أغنانا الله عن مثل تلك التَّوجيهات الَّتــي وُجِّه بها الحديث.

والحديث رواه ابن خزيمة (١٢٢/٣)، والحاكم (٢٧٩/١)، وأحمد (٦٥/٣)، أنَّ أبا سلمة قال :

((قلت: والله لو جئت أبا سعيد، فسألته عن هذه السّاعة أنْ يكون عنده منها علم، فأتيته - فذكر حديثاً طويلاً - وقال: قلتُ : يا أبنا سنعيد إنَّ أبنا هريرة حدّثنا عَنِ السّاعة الّتي في الجمعة فهل عندك منها علم ؟ فقال : سألنا النّبي عنها، فقال:

(( إنّي قد كنت أعلمها ثمّ أنسيتُهَا كما أنسِيتُ للله القدر ))، ثمّ خرجتُ من عنده فدخلتُ على عبد الله بن سلام فذكر الحديث بطُولِهِ.

وهذا الحديث رجال إسناده ثقات، رجال الشيخين – كما قال الألبانيّ رحمه الله – إلاّ أنّ فيه فليح بن سليمان فيه ضعف من قِبَل حفظه.

قال الحافظ في (( التَّقريب )) (ص: ٢٧٧): (( صدوقٌ كثيرُ الخطأ )).

وقال يحيى بن معين:

(فليح بن سليمان ليس بقوي و لا يُحتج (فليح بن سليمان ليس بقوي و لا يُحتج بحديثه)).

وقال ابن أبي حاتم سألت أبي عنه فقال: (( ليس بالقوي ))(١).

<sup>(</sup>۱)- (( الجرح والتعديل )) (۸٥/۷)، وانظر تعليق الشّـيخ محمـد ناصر الدّين الألبانيّ على الحديث في (( صحيح ابن خزيمة ))، الّـذي طبعه المكتب الاسلامي، بتحقيق الدّكتور محمّد مصطفى الأعظمي.

## خانتهة

وبعد ...

بعد هذا العرض الموجز، الجامع الطراف الموضوع، أسأل الله سبحانه وتعالى أنْ أكون قد وُفَقْتُ الإعطائه حقّه. ليقف القارىء على خلاصة الموضوع دُون أنْ يبذُلَ أيّ جهد في تتبع هذه المسألة في مظانها من كتب الفقه والحديث ويستطيع القارىء أن يَخرُجَ بعد ذلك بالنّتائج الآتية:

الأحاديث الصتحيحة تدل على أن الستاعة المنصوص عليها هي آخر ساعة من يوم الجمعة، وهو أرجح الأقوال وإليه ذهب الجمهور من الصتحابة والتابعين والأئمة المجتهدين.

٢- كونها آخر ساعة من يـــوم الجمعـة، لا
 يعارض الأحاديث الّني تنص النها بعد العصـــر دون
 تعيين لأمرين :

الأول: إن آخر ساعة من الجمعة تعتبر بعد العصر .

الثّاني: حَمَّلُ المُطلَقِ على المُقيّـــدِ – وهــذا مقرّر في الأصول –.

٣- إن الأحاديث التي تنص على أن الساعة وقت الصلاة مرجُوحة وهذا أقل ما يُقال فيها.

3- إن بقية الأقوال - في وقتها - لا دليل عليها، أو استند قائلها إلى حديث ضعيف الإسناد، أو إلى اجتهاد من غير نقل، كما قال الحافظ ابن حجرر حمه الله تعالى.

ونسأل الله سبحانه وتعالى أن يهدينا للعمل الصتالح، وأنْ ينقبّل منّا أعمالنا، إنّه ولِي ذاك والقادر عليه.

وصلّى الله على نبيّنَا محمّد وعلى آله وصحبه وسلّم.

کتبه نزار بن محمد آل عرعور ۲۰ / ۱۰ / ۲۰۲ هــ (57)

| الصفحة     | المسوضوع                                              |
|------------|-------------------------------------------------------|
| ۲          | خطبة الحاجة                                           |
| ٤          | المقدمة                                               |
| ٦          | كلمة الأستاذ: محمد عيد العباسي                        |
| ٧          | التمهيد                                               |
| ٨          | يوم الجمعة عيد للمسلمين                               |
| 1 7        | خصائص يوم الجمعة عند ابن القيم، والسيوطي              |
| ۱۳         | أسباب كتابة الرسالة                                   |
| 1 £        | تخريج أثر علي رضي الله عنه: ((إن أخوف ما أخاف عليكم)) |
| 19         | صفحة من الدعاء                                        |
| 7 3        | من واحة الشعر - ابتهال                                |
| 70         | الدعاء سلاح المؤمن                                    |
| ۲٦         | - الدعاء هو العبادة                                   |
| ٣٣         | - شدة حرص السلف على إلهام الدعاء أكثر من الإجابة      |
| ٣٥         | شروط وآداب الدعاء                                     |
| ٣٦         | ١ – الإخلاص                                           |
| ٣٧         | ٢ - الجزم فيه وعدم الاستثناء                          |
| ۳۸         | ٣ - الإلحاح وترك الاستعجال في الإجابة                 |
| <b>4</b> 4 | أسباب تخلف أثر الدعاء - الإجابة                       |
| ٤.         | ٤ - التضرع والخشوع والرغبة وخفض الصوت                 |

| الصفحة | المسوضوع                                                  |
|--------|-----------------------------------------------------------|
| ٤.     | معنى قوله : (( ادعوا ربكم تضرعاً وخفية )) الآية           |
| ٤١     | ه – عدم الانقطاع عن الدعاء                                |
| £ Y    | ٦ – التوسل إلى الله بأسمائه                               |
| ٤٣     | ٧ - عدم الاعتداء في الدعاء                                |
| ٤٥     | - كان يحب الجوامع من الدعاء                               |
|        | إعلال البوصيري لحديث: (( اللهم إني أسألك من الخير كله     |
| ٤٦     | لا يعول عليه                                              |
| ٤٦     | ٨ -التوبة من المعصية                                      |
| ٤٨     | ٩ – كراهة السجع                                           |
|        | ١٠ - الصلاة على النبي ﷺ ، واستقبال القبلة ، ورفع اليدين ، |
| ٤٩     | والوضوء                                                   |
| ٥.     | رفع اليدين وضعف أحاديث مسح الوجه بهما                     |
| ٥٤     | فضل يوم الجمعة                                            |
| ٥٨     | - انقسام الذنوب إلى كبائر وصغائر والرد على من نفى ذلك     |
| ٥٩     | <ul> <li>معنى تكفير الصغائر وشرط ذلك</li> </ul>           |
| ٦.     | - إذا كفَّر الوضوء، فماذا تُكفّر الصلاة ؟                 |
|        | تنبيه                                                     |
| 77     | هل يُعَظَّم هذا اليوم بعبادات جديدة ؟                     |
| ٦٢     | لِم لا نبتدع في الدين ؟                                   |
| 7 5    | الاتباع ، الآيات والأحاديث في ذلك                         |

| الصفحة | المسوضوع                                               |
|--------|--------------------------------------------------------|
| ٦٧ .   | كلمة الحافظ ابن رجب في الاتباع                         |
| ٦٨     | العامي لا بد له من التقليد                             |
| ٧١     | أقوال بعض الأئمة والعلماء في الحث على الاتباع          |
| ٧٤     | قول أبي الحسن الكرخي "كل آية أو حديث " وسقوطه          |
|        | قول الصاوي في تكفير من خرج عن أقوال الأثمة وتشنيع      |
| ۷٥     | الشنقيطي له                                            |
| ٧٨     | مقتضى هذا الاتباع                                      |
| ٨٢     | تخصيص هذه الأمة بيوم الجمعة                            |
| ۸۳     | معنى التوراة والإنجيل                                  |
| ٨٤     | معنى قوله صلى الله عليه وسلم: "فرض الله عليهم"         |
| ٨٥     | هل اختيار يوم الجمعة توقيفي أم باجتهد                  |
| ۲۸     | أول من جمع يوم الجمعة                                  |
| ۸۹     | الساعة التي يجاب فيها الدعاء                           |
| ۹.     | ١ - فضل هذه الساعة                                     |
|        | معنى قوله (( وهو قائم يصلي ))، واستشكال هذه اللفظة عند |
| 91     | بعضهم                                                  |
| 9.1    | بعد العصر ليس وقت كراهة للصلاة مطلقاً                  |
| 9 4    | معنى قوله: (( وأشار بيده يقللها ))                     |
|        | ٢ – وقت الساعة واختلاف العلماء فيه على أكثر من أربعين  |
| 9 ٧    | قولاً                                                  |

| الصفحة | المسوضسوع                                            |
|--------|------------------------------------------------------|
| 4 ٧    | خلاصة قول الحافظ في هذه الأقوال                      |
| 4.8    | خلاصة هذه الأقوال : ثلاثة                            |
|        | القول الأول:                                         |
| 99     | ما بين أن يجلس الإمام على المنبر إلى أن تقضى الصلاة  |
| 99     | أدلة هذا القول                                       |
|        | القول التاني :                                       |
| ١.٢    | آخر ساعة من النهار قُبيل الغروب والعلماء القائلون به |
| ١.٦    | أدلة هذا القول                                       |
| ١.٧    | إباحة الحديث عما يأتي ويكون بدليله                   |
|        | قصور علم الجن والإنس عن الساعة وتفوق الدواب عليهم    |
| ۱۰۸    | في هذا                                               |
| 11.    | حكم الصلاة للتبرك في غير المساجد الثلاثة             |
|        | القول الثالث:                                        |
| 111    | مذهب الجمع                                           |
| 114    | المناقشة والترجيح                                    |
| 118    | مناقشة أدلة القول الأول                              |
| 17.    | إشكال وتوضيحه                                        |
| 171    | معنى قائم يصلى ودلالتها من الحديث                    |
| 170    | أقوال أهل العلم في حديث أبي بردة                     |
| ١٢٦    | علل ضعف حديث أبي بردة. وقول الدارقطني فيه            |
| 177    | تعارض الوقف والرفع والإرسال والاتصال                 |

| لصفحة | المسوضوع                                  |
|-------|-------------------------------------------|
| ١٢٨   | ترجيح ما في الصحيحين على غيرهما           |
| ۱۳.   | أرجحية القول بأنها بعد العصر قُبيل الغروب |
| ١٣٤   | ضعف حديث عمرو بن عوف المزني               |
| ١٣٤   | أقوال العلماء في كثير بن عبد الله المزني  |
| ١٣٧   | تحسين الترمذي والأخذ به                   |
|       | تنبيهان :                                 |
| 1 4 9 | الأول : قولهم : أنها رفعت والرد عليه      |
| 1 £ 1 | الثاني: قولهم: أنها أنسيت والرد عليه      |
| 1 £ £ | الخاتمة والخلاصة                          |



## www.moswarat.com

