

تعمة الهداية وسبل تحقيقها إعداد الشيخ السيد طه أحمد

#### المقدمـــة

الحمد لله رب العالمين .. خَلَقَ فَسَوَّى وقَدَّرَ فَهَدَى وأضحك وأبكي وأمات وأحيا هدي من شاء من الناس إلى صراطه المستقيم ، فقال الله تعالى {وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَىٰ دَارِ السَّلَامِ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَىٰ حَرَر السَّلَامِ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمِ (25)} يونس .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ... له الملك وله الحمد يحي ويميت وهو علي كل شئ قدير .. جعل الإيمان سببا من أسباب الهداية الهداية فقال تعالى {إنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ (9) يونس .

وأشهد أن سيدنا محمد رسول الله (ﷺ) كان دائما يسأل الله الهداية والرشاد، فقد روى ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي (ﷺ) أنه كان يقول: " اللهم إني أسألك الهدى والتقى، والعفاف والغنى " رواه مسلم.

فاللهم صل علي سيدنا محمد وعلي آله وصحبه وسلم تسليما كثير ا إلى يوم الدين ....

أما بعد ... فيا أيها المؤمنون.

لقد أنعم الله تعالى علينا بنعم لا تعد ولا تحصى فهو القائل سبحانه وتعالى {وَ آتَاكُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعُدُوا نِعْمَتَ اللهِ لَا تُحْصُوهَ اللهِ لَا تُحْصُوهَ اللهِ لَا تُحْصُوهَ اللهِ لَا تُحْصُوهَ اللهَ لَعَفُورٌ وقال تعالى {وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ اللهَ لَعَفُورٌ رَحِيمٌ (18)} النحل .

وقال تعالى { أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً (20)} لقمان ومن أعظم النعم التي أنعم علينا بها نعمة الهداية للإسلام فقال تعالى { يَمُنُونَ عَلَيْكُ أَنْ أَسْلَمُوا اللَّقُلُ لَا تَمُنُوا عَلَيَّ وَعَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنْتُمْ اللهِ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (17)} الحجرات.

وامتن الله علينا بسبب الهداية الأكبر وهي بعث المصطفى (ﷺ) فقال جل وعلا: { لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ اللهَ عَلَى ضَلَالٍ مُبِينٍ اللهَ عَمران].

و افترض سبحانه على عباده أن يتضرعوا إليه بطلب الهداية في اليوم مرات ومرات وذلك في كل ركعة من ركعات الصلاة في قراءة الفاتحة حيث نقرأ قوله تعالى: {اهْدِنَا الْصِيرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (6)} [الفاتحة].

فالهداية نعمة عظيمة ، ومنَّة جسيمة ، فلا تحصل إلا بفعل الأسباب ، وببذل الوسع في تحصيلها.

لقد ازدادت الحاجة إلى معرفة نعمة الهداية وتوفيق الله للمرء بالثبات عليها ، لأننا جميعاً إلا من رحم الله جمعنا بين تقصير في طاعة الله وأمن من عقابه ، في زمن تعددت فيه الأفكار وتنوعت فيه الشهوات والشبهات.

ولقد كان سلفنا الصالح يجمعون بين طاعة الله والخوف على أنفسهم من الزيغ في مجتمع يعينهم على ذكر الله سبحانه فما أحرانا أن نقتدي بهم .

لذلك كان حديثنا عن (نعمة الهداية وسبل تحقيقها) وذلك من خلال هذه العناصر الرئيسية التالية ...

- 1- حقيقة الهداية.
- 2- أصناف الناس.
- 3- حاجة الناس إلى الهداية.
  - 4 مراتب الهداية.
  - 5- أسباب الهداية .
    - 6- موانع الهداية.
  - 7- ثمرات الهداية.
    - 8- الخاتمة.

-----



### الهداية

هي الإرشاد والدّلالة والوصول إلى المطلوب.

وقيل: سلوك طريق يوصل إلى المطلوب.

وعرّفها ابن القيم بقوله: هي معرفة الحق والعمل به.

فَعُلِمَ من هذا أن الهداية تُستطاع بفعل الأسباب بعد توفيق الله ،

ولذا قال سبحانه: {قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ الْ

فَمَنِ اهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ ﴿ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴿ فَمَن

وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ (108) } يونس.

وقال عز وجل {مَنِ اهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ ﴿ وَمَنْ ضَلَّ

فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ۚ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَ أَخْرَى ۗ وَمَا كُنَّا

مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا (15)} الإسراء.

\_\_\_\_\_



لقد قسم الإمام ابن رجب الحنبلي الناس إلى ثلاثة أصناف.

#### (راشد، وغاو، وضال)

- الراشد: عرف الحق واتبعه.

ـ والغاوي: عرفه ولم يتبعه.

- والضال: لم يعرفه بالكلية.

فكُلُّ راشدٍ هو مهتد ، وكل مهتدٍ هدايةً تامة فهو راشد ؛ لأن الهداية إنما تتم بمعرفة الحق والعمل به أيضا . اه.

وقال رحمه الله: وإنما وَصنفَ النبيّ صلى الله عليه وسلم الخلفاء بالراشدين ؛ لأنهم عرفوا الحق وقضوا به ، والراشد ضد الغاوي ، والغاوي من عرف الحق وعمل بخلافه . اهـ

وقد وصنف الله أتباع إبليس بأنهم من الغاوين ، فقال تعالى : { إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ إِلَّا مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْغَاوِينَ (42)} الحجر.

وُوصَنَفَ الله الذي أوتي الآيات فردها بأنه من الغاوين ، فقال تعالى : {وَاثّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَنْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ (175) وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَٰكِنَّهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ (175) وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَٰكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ ۚ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ ۚ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ لَمُ الْفَوْمِ النَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا ۚ يَلْهَتُ مُثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا ۚ فَاقْصُمُ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ (176)} الأعراف.

وفَرْقٌ بين الغواية والضلالة .

ولذا لما قال الله تعالى على لسان فرعون لموسى عليه السلام: (وَفَعَلْتَ فَعْلَتَكَ الَّتِي فَعَلْتَ وَأَنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ (19)} فرد عليه موسى السلام بقوله {قَالَ فَعَلْتُهَا إِذًا وَأَنَا مِنَ الضَّالِينَ (20)} الشعراء.

أي قبل النبوة وقبل مجيء الرسالة .

وقد أمتن الله تبارك وتعالى على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم بهذه النعمة العظيمة ، والمِنه الجسيمة فقال : {وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ (7)} الضحى.

\_\_\_\_\_



لقد دعانا الله عز وجل إلى سؤاله وحثنا على التضرع إليه أن يهدينا إلى الصراط المستقيم كما ندعو في الفاتحة قاتلين { اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (6) صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ (7)} [الفاتحة].

قال سيدنا علي ابن أبي طالب: الصراط المستقيم القرآن. وقال ابن عباس: الصراط المستقيم هو الإسلام.

وقال ابن الحنفية: الصراط المستقيم هو دين الله الذي لا يقبل غيره أبدًا.

فحاجة العبد إلى سؤاله الهداية وطلبها من مولاه أعظم من حاجته إلى الطعام والشراب والهواء، لذا لم يقل الله تعالى في الفاتحة اهدنا النصر المبين، ولا اهدنا الرزق الكثير ولكن قال ربنا: "اهْدِنَا الصِرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ "

لأن هذه الهداية فيها فلاح وصلاح الدنيا والآخرة فاللذة والسعادة كلها في هداية الله لنا للإسلام والعمل بطاعته وفي طاعته فمن كان من أهل الهدى كان سعيداً قبل الموت وبعده ولهذا كان سؤال الهداية أعظم الأدعية.

لذلك كان طلب الهداية حاضراً في أدعية النبي (ﷺ) ، فقد روى ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي (ﷺ) أنه كان يقول: "
اللهمَّ إني أسألك الهدى والتقى، والعفاف والغنى " رواه مسلم. وعن أبي سلمة بن عبدِ الرحمنِ بنِ عوفٍ قال سألث عائشة أمَّ المؤمنين: بأيِّ شيءٍ كان نبيُ اللهِ (ﷺ) يفتتحُ صلاتَه إذا قام من الليلِ؟ قالت: كان إذا قام من الليلِ افتتح صلاتَه: " اللهمَّ ربَّ جبرائيلَ وميكائيلَ وإسرافيلَ، فاطرَ السماواتِ والأرضِ، عالمَ الغيبِ والشهادةِ، أنت تحكم بين عبادِك فيما كانوا فيه يختلفون،

اهدني لما اختُلفَ فيه من الحقّ بإذنك إنك تهدي من تشاء إلى صراطٍ مستقيم". (رواه مسلم).

هذه مقدمة صلاتِه عليه الصلاة والسلام وهو يستقبل ربّه في جوف الليل، ولسائه يلهَجُ بقوله: "اهدني".

وعند النسائي وغيره بسند صحيح من حديث جابر رضي الله عنه قال: كان النبي (ﷺ) إذا استفتّح الصلاة كبّر، ثم قال: {إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله ربّ العالمين، لا شريك له، وبذلك أمرتُ وأنا أول المسلمين، اللهم اهدِني لأحسنِ الأعمال، وأحسنِ الأخلاق، لا يهدي لأحسنيها إلا أنت}. ومما يبين أهمية الهداية أن النبي (ﷺ) أرشد عليًّا إلى سؤالها ؛

ومما يبين اهميه الهدايه ان النبي (ﷺ) ارشد عليا إلى سؤالها ؟ فعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال لي رسولُ الله (ﷺ) " قل: اللهمَّ اهدِني وسدِّدُني. واذكر، بالهدى، هدايتَك الطريقَ. والسَّدادَ، سدادَ السَّهم ". أخرجه مسلم.

ومن دعائه (ع) (اللهم زيناً بزينة الإيمان ، واجعلنا هداة

مهتدين) رواه أحمد والنسائي.

وكان من أكثر أدعية النبي ( الله على القلوب ثبِّت قلبي على دينك "

كما في ثبت السنن، واستعاذ عليه الصلاة والسلام من الحور بعد الكور،

و أخبرنا سبحانه عن دعاء الراسخين في العلم { رَبَّنَا لاَ تُزغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ (8)} [آل عمران].

فَإِذَا كَانَ هَذَا دَعَاءَ الراسخين في العلم فغير هم أولى بسؤال الله الله الله .

وانظروا إلى خليل الله إبراهيم عليه السلام كيف دعا الله أن يجنبه شركاً أكبر: {وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ آمِناً وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَّعُبُدَ الأَصنْنَامَ (35)} [إبراهيم]. وكان من دعاته عليه السلام كما قال الله تعالى {لَئِنْ لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّالِّينَ (77)} الأنعام . وتأمُّل معى حال نبى الله موسى عليه السلام عندما ذهب إلى فرعون يدعوه إلى عبادة الله الواحد الأحد وهو يسألك كما قال تعالى : {قَالَ فَمَنْ رَبُّكُمَا يَا مُوسَى (49) قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمُّ هَدَى(50)} [طه] وحين أراد الذهاب إلى مَدْيَنَ كما قال تعالى {وَلَمَّا تَوَجَّهُ تِلْقَاءَ مَدْيَنَ قَالَ عَسَى رَبِّي أَنْ يَهْدِيَنِي سَوَاءَ السَّبِيل(22)} [القصص] يقول أهل التفسير: إن نبئ الله موسى لم يكن يعرف طريق مَدْيَنَ، لكنه توجه تلقاء تلك القرية، وسأل ربه الهداية، فكانت المعجزةُ مباشرة بعدها: {وَلَمَّا تَوَجَّهَ تِلْقَاءَ مَنْيَنَ (22) } فوصل القرية بعد أن سألُ اللهَ الهداية إليها، ويوم أن أُدرَكه فرعونُ بجنوده: { قَالَ أَصنْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ (61) قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ (62)} [الشعراء]. لذلك كان السؤال الذي طلبه أصحاب الكهف حين أووا للكهف وهم في شدة البلاء والملاحقة ؟ إنهم سألوا الله " الرُشد" دون أن يسألوه النصر، ولا الظفر، ولا التمكين !!! قَالَ تَعَالَى { إِذْ أُوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ فَقَالُوا رَبَّنَا آتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيِّئُ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا (10)} الكهف. وبهذا يوصيك الله أن تردد: قوله تعالى {وَقُلْ عَسَىٰ أَنْ يَهْدِيَنِ رَبِّي لِأَقْرَبَ مِنْ هَٰذَا رَشَدًا (24)} الكهف.

فمن هداني يوم أن خلقني، وأنجاني وأرشدني، لن يُضيعني؛ فهو الهادي سبحانه.

فما أحوجَنّا اليوم إلى سؤال الهداية بصدق، وخصوصنا في زمان كثرت فيه الفتن وتشعبت الأهواء وانقلبت فيه الموازين ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم!

العنصر الرابع مراتب الهداية

إنَّ أفضلَ ما يقدِّره الله للعبد هو الهُدَى؛ فهو مِن أعظم النِّعَم، وأعظمُ ما يبتلِيه به ويقدِّره عليه هو الضَّلال، وقد اتَّفقَتْ رسُل الله جميعًا، وكذلك كُتُبه المنزلة على أن الله يُضِلُّ مَن يشاء، ويهدي مَن يشاء، فالهدَى والإضلال بيده، لا بيدِ العبد.

قَالَ الله تعالى: { مَنْ يَهْدِ اللهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا مُرْشِدًا (17)} [الكهف].

وَقَالَ تَعَالَى ﴿ وَلَوْ شِنُنَا لَا تَنْنَا كُلُّ نَفْسٍ هُدَاهَا (13)} [السجدة]. أمَّا طلَب الهداية والسعي إليها مِن طلَب العبدِ وكسبه. لذلك كان مِن الضروري ذكر مَر اتِب الهداية كما ورنت في القرآن الكريم، وتتلخَّص في أربع مَر اتِب وهي:

- 1- الهداية العامّة.
- 2- هداية الدلالة والبيان، والإرشاد والتعليم.
  - 3- هداية التوفيق والمعونة.
  - 4- الهداية إلى الجَنَّة والنَّار يوم القيامة.

## المرتبة الأولى الهداية العامة

وهي هداية عامَّة لجميع الكائنات، فالله قد هَدَى كلَّ نفس إلى ما يُصلِح شأنها ومعاشها، وفطَرَها على جلْب النافع، ودفْع الضارِّ عنها، وهذه أعمُّ مَراتِب الهداية { سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأُعْلَى (1) الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى (2) وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى (3)} [الأعلى]. وفيها ذَكَرَ الله أربعة أمور عامَّة وهي: الخلْق، والتسوية، والتقدير، والهداية، وجعَلَ التسوية مِن تَمام الخلْق، والهداية مِن تَمام الخلْق، والهداية مِن تَمام الخلْق، والهداية والتقدير.

فالخلق والتسوية يشمَل الإنسان وغيره؛ قال تعالى { ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّا أَهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ(29)} [البقرة].

وقال تعالى {وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا(7)} [الشمس]. وقال سبحانه: { وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ (10)} [البلد].

ومِن أمثلة ومعاني الهداية العامَّة الخاصَّة بالتسوِّية والتقدير للمخلوقات عامَّة: الإنسان والحيوان، والطير والدواب، فإنَّ الله قد خَلَقَ الذكر للأُنثَى كيف يتعايشان الله قد خَلَقَ الذكر والأنثى، فهَدَى الذكر للأُنثَى كيف يتعايشان معا بطريقة منظمة نظمها الله تعالى ، وكذلك تقدير الله تعالى للجنين في الرَّحِم كيف يعيش هذه الفترة الزمنية، ثم هَداه للخُروج.

وكذلك كيف هدي الله تعالى النحل إلى سلوك السُّبُل التي فيها مَراعِيها على تبايُنِها واختلافها، ثم عَوْدها إلى بيوتها مِن الشجر والجبال وما يَعْرِشُ بنو آدم؛ قال تعالى {وَأَوْحَى رَبُكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِي مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ (68)} [النحل].

وكُذلك هدايته سبحانه للنملة كيف تخرج مِن بيتها وتطلُب قُوتَها مِن هنا و هناك، وكيف خاطبَتْ أصحابَها، وأمَرَتْهم بأن يدخلوا مساكنهم؛ قال تعالى {قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ النُّخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لَا يَضْعُرُونَ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ مَسَاكِنَكُمْ لَا يَشْعُرُونَ

(18)} [النمل].

ولله در القائل

أقلها هو ما إليه هداك عجب عجاب لو ترى عيناك حاولت تفسيراً لها أعياك

ولله في الآفاق آيات لعل ولعل ما في النفس من آياته والكون مشحون بأسرار إذا

قال الإمام ابن القيم: "من تأمل بعض هداياته سبحانه في خلقه علم أنه الإله الواحد الأحد الحق الذي يستحق أن يعبد ويوحد بلا منازع أو شريك".

هذه هي الهداية العامة التي لو تدبرنا نظام كل شيء في هذا الكون العجيب الغريب لوصلنا إليها ووقعنا عليها.

ومِن أثر هذه الهداية الفطرية أنها قادَتْ كلَّ كائن إلى الاعتراف برَبِّه وذَكْره؛ قال تعالى: {تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءِ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا (44)} [الإسراء].

وكل الكائنات لك تقر وتشهد أو كيف يجحده الجاحد تدل على أنه الواحد

كل الوجود على وجودك شاهد فواعجبًا كيف يعصى الإله وفى كل شيء له آية

المرتبة الثانية هداية الدلالة والبيان والإرشاد

وهذا النوع هو وظيفة الرسل والكتب المنزلة مِن السماء، وهو خاص بالمكلَّفين، وهذه الهداية هي التي أثبتها لرسوله ( الله على الله الله على اله

(52)} [الشورى].

كما أنَّ هذا النوع مِن الهداية أخصُّ مِن التي قَبْلَها، فهي مصدر التكليف ومَناطُه، وبها تقوم حُجَّة الله على عباده؛ فإن الله تعالى لا يُدخِل أحدًا النار إلا بعد إرسال الرسل الذين يُبيّنون للناس طريق الغيّ مِن الرشاد: قال تعالى {وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا (15)} [الإسراء]، وقال تعالى {أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهَ هَدَانِي لَكُنْتُ مِنَ الْمُتَّقِينَ (57)} [الإسراء]،

وقال تعالى {رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِنَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا (165)} [النساء]. يقول ابن كثير: أي: إنه تعالى أنزَلَ كُتبَه، وأرسَلَ رسُلَه بالبشارة والنذارة، وبيَّن ما يحبُّه ويَرضاه ممَّا يكر هه ويأباه ؛ لئلَّا يبقى لمُعتَذِر عذر، قال تعالى {وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكْنَاهُمْ بِعَذَابٍ مِنْ قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعَ آيَاتِكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَذِلَّ وَنَحْزَى (134)} ﴾ [طه].

عن أبي عبد الرحمن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله (ﷺ): {لا أحد أغير من الله عز وجل، من أجل ذلك حرم الفواحش ما ظهر منها وما بطن، ولا أحد أحب إليه المدح من الله، من أجل ذلك مدح نفسه، ولا أحد أحب إليه العذر من الله، من أجل ذلك بعث النبيين مبشرين ومنذرين} [رواه

البخاري ومسلم].

والله تعالى لم يمنع أحدًا هذه الهداية، ولم يَحُلُ بين أحدٍ مِن خلقه وبين هذه الهداية، بل خلَّى بينهم وبينها، ومَنْحَهم مِن الوَسائل والأدوات التي تُساعِدهم على تقبُّلها والاستِفادة بها؛ كالعقل والفطرة، وأقام لهم بذلك أسباب الهداية ظاهرة وباطنة، ومَن حَرَمَه مِن خلْقه بعضًا مِن هذه الأدوات والوسائل؛ كزوال العقل أو الصِيغَر أو المرض، فقد حطَّ عنه مِن التكاليف بحسب ما حرَمَه من ذلك؛ قال تعالى: {لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى وعن عائشة رضي الله عنها عن النبي (ﷺ)أنه قال: (رفع القلم عن ثلاث: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصغير حتى يكبر، عن المجنون حتى يكبر، وعن المجنون حتى يكبر،

كما اتَّفق رِجالُ الأصول على أنه: {إذا أخَذَ ما وهب انقطع ما وجب}.

وهذه الهداية لا تستلزم حُصنول التوفيق، واتِّباع الحقّ مِن العِباد؛ بدليل أنَّ بعض الناس آمَن بدعوة الرسُلُّ، وبعضهم كفَر بها، ولكنَّها سببٌ في حصول الاهتداء، والسبب هنا قد اكتَّمَل بإرسال الرسل، ووصول دعوة وبلاغ الرسل إلى أمَمِهم، فلا نقص إذًا في السبب، إنما النقص يرجع إلى العبد الذي لم يَقبَل، ولم يَنتَفِع بما جاءَت به الرسل بسب فساد الفطرة، وطغيان المادَّة؛ قَالَ تعالى: { وَأَمَّا ثُمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى فَأَخَذَتْهُمْ صَناعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (17)} [فصلت]، ﴿ فَهَدَيْنَاهُمْ ﴾؛ أي: بَيِّنَّا لهم ودعوناهم، فاستحبُّوا العَمَى على الهدى؛ أي: بصَّرناهم وبيِّنًا ووضَّحنا لهم الحقُّ على لسان نبيِّهم صالح، فخالَفُوه، وكنُّبُوه، وعَقَروا ناقة الله تعالى، التي هي بُرهان على صدْق نبيِّهم، فعَدَمُ الاهتِدَاء واقِعٌ بسبب القُصنور الحادِث في المحلِّ القابِل للأثر وهو الإنسان، وليس في قُصنُور السبب، فكانت النتيجة أنْ أضلُّهم اللهُ عقوبةً على ترنك الاهتداء، وعدم الاستجابة لما جاءَتْ به الرسل

وهذا شأنُ الله في كلِّ نعمة أنعَمَ بها على عباده إذا كفروا؛ فإنه يَسْلبها منهم بعد أن كانَتْ حظًّا لهم: قال تعالى {ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَأَنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (53)} [الأنفال]،

والقرآن الكريم قد قصَّ علينا ما كان مِن الأَمَم التي أَرسَل اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على يصف حالهم في نار جهنم: { كُلَّمَا أُلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ (8) قَالُوا بَلَى قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللهُ مِنْ شَيْءٍ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ كَبِيرٍ (9)} [الملك].

فَالذي حدَثُ مِن الله هُو الهداية، وكان مِن العبد التكذيب والضلال، رغم أنه كان في مَقدُورِه أن يَتَبع الرسول، ويُؤمِن بما جاء به، وليس ذلك شيئًا خارجًا عن قُدرته أو فوق طاقته، ففي مثل هذه الحالة فإن الله يُخلِّي بين العبد ونفسِه، والنفس بطبعها أمَّارة بالسوء إلا ما رحمَ ربي، فإذا وُكِل الإنسان إلى نفسه قادتُه إلى الهلاك، وهو بذلك يكون قد قُطِع عنه تَوفِيقُه، ولم يُرد اللهُ أن يُعِينَه على نفسه ليُقبِل العبدُ بقلبه إلى الله، وهو سبحانه إذا فعَل ذلك باحدٍ مِن خلْقه فليس ظالمًا؛ لأنه لم يَسلبه حقًا له، ولم يمنعه مِن الدلالة أو البيان، وهذا في مَقدُور العبد فعُله، ولكنَّه حرَمَه التوفيق والسداد عدلًا منه في خلْقه.

## المرتبة الثالثة هداية التوفيق والإلهام والمعونة

وهذه المرتبة أَخَصُّ مِن التي قبْلها، فهي هداية خاصتَّة تأتي بعد هداية النيان؛ تحقيقًا لقوله تعالى: {وَيَزِيدُ اللَّهُ الَّذِينَ اهْتَدَوْا هُدًى (76)} [مريم].

فُلا تُكُونُ لَمَلَكِ مُقرَّب، ولا نبيّ مُرسَل، إنما هي خاصَّة بالله وحدَه، فلا يَقْدِر عليها إلا هو سبحانه وتعالى، ولا يُعطِيها إلا لمَن حقَّق شروطها واستَوفَى أسبابها.

قال تعالى {قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ (15) يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ النَّهُ مَنِ الظُّلْمَاتِ إِلَى اللَّهُ مَنِ الظُّلْمَاتِ إِلَى اللَّهُ مَنِ الظُّلْمَاتِ إِلَى النَّهُ مِنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى اللَّهُ مَن الظُّلْمَاتِ إِلَى اللَّهُ مِن الظُّلْمَاتِ إِلَى اللَّهُ مِن الظُّلُمَاتِ إِلَى صِرَ الطِّ مُسْتَقِيمٍ (16)} [المائدة].

وهذا النوع من الهداية هو الذي نَفَاه الله عن نبيّه صلّى الله عليه وسلّم: قال تعالى {إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللّهَ يَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللّهَ يَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللّهَ يَهْدِي مَنْ وَمَا اللّهُ مَا اللّهَ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهَتَدِينَ (56)} [القصص]،

وقال تعالى {إِنْ تَحْرِصْ عَلَى هُدَاهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ يُضِكُّ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ (37)} [النحل].

وهذا النوع من الهداية يستلزم أمرين:

أحدهما: فَعْلَ الربِّ تعالى، وهُو الهدى بخلق الداعية إلى الفعل والمشيئة له.

الثّاتي: فعل العبد، وهو الاهتداء، وهو نتيجة للفعل الأول "الهدى"؛ قال تعالى: { قُلْ إِنَّ الْهُدَى هُدَى اللهِ (73)} [آل عمر ان].

وقال تعالى: {مَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا

مُرْشِدًا (17)} [الكهف].

ولا سبيل إلى وجود الأثر الذي هو الاهتداء مِن العبد إلا بعد وُجود المؤثّر الذي هو الهداية مِن الله، فإذا لم يحصئل فعل الله لم يحصئل فعل الله لم يحصئل فعل العبد، وهذا النَّوْعُ مِن الهداية لا يَقْدِر عليه أحدٌ إلا الله سبحانه، قال أهل الجنة: {الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوْلَا أَنْ هَدَانَا اللهُ (43)} [الأعراف].

\_\_\_\_\_\_

### المرتبة الرابعة

# مرتبة الهداية إلى الجنة والنار يوم القيامة

وهذه المرتبة، وهي آخِر مَراتِب الهداية، وهي الهداية يوم القيامة إلى طريق الجَنَّة، وهو الصراط

المُوصِل إليها، فمَن هُدِي في هذه الدار الدنيا إلى صراط الله المستقيم الذي أرسل به رسله وأنزل

به كُتبه، هُدِي يوم القيامة إلى الصراط المستقيم، المُوصِل إلى جَنَّته ودار ثوابه، وعلى قدر ثُبُوت قدَم العبد، وسَيْرِه على هذا الصراط الذي نصبَه الله لعباده في هذه الدار الدنيا، يكُون ثُبُوت قدَمه وسَيْره على الصراط المنصوب على مثن جهنم؛ قال تعالى: { احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ وَمَا كَانُوا

يَعْبُدُونَ (22)مِنْ دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَحِيمِ (23) } [الصافات].

وَقَالَ تعالى {وَالْذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فَلَنْ يُضِلَّ أَعْمَالَهُمْ (4) سَيَهْدِيهِمْ وَيُصْلِحُ بَالَهُمْ (5) وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ

(6)} [محمد].

فَهذَه هداية بعد قتلهم؛ ﴿ سَيَهْدِيهِمْ ﴾؛ أي: إلى الجَنَّة، وذلك يفسِّره قوله {إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ (9)} [يونس]

﴿ وَيُصْلِحُ بَالَهُمْ ﴾؛ أي: أَمْرَهم وحالَهم ويَعصِمهم أيَّام حياتهم في الدنيا، ﴿ وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴾؛ أي: عرَّفهم بها و هَداهم إليها.



الهداية هي قصة حياة الإنسان، لذلك لا ينالها إلا من سعى البها قال تعالى في الحديث القدسي الجليل: {يا عبادي، كلُّكم ضالٌ إلا من هدَيْتُه؛ فاستهدوني أَهْدِكم }.

يقول ابن الجوزي رحمه الله: تفكرت في سبب هداية من يهتدي وانتباه من يتيقظ من رقاد غفلته ، فوجدت السبب الأكبر اختيار الحق عز وجل لذلك الشخص ، كما قيل: إذا أرادك لأمر هياك له

فإن الله هو الهادي، وقد جعل سبحانه للهداية أسباب توصل إليها منها ....

## 1- التوحيد والإخلاص لله تعالى

التوحيد والإخلاص لله تعالى أعظم أسباب الهداية ، فمن وحد الله هدى ،ولذا لما ذكر الله الشرك قال تعالى {وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا (116) } النساء فالموجِّد على خير ، وهو إلى الخير أقرب وقال تعالى على لسان خليله إبراهيم {الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ (82) } الأنعام .

فإن من عرف الله تعالى بأسمائه وصفاته أحبه ورجاه وخافه واتقاه وعمل على عبادته وتعظيمه وخشيته وهذه هي الهداية قال تعالى { وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ (11) } [التغابن]. لذلك ما اختارت عاد وثمود الشرك علي التوحيد كانت النتيجة الضلال قال تعالى { وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى فَأَحَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ الْهُدَى فَأَحَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (17) } [فصلت].

يعني بيننا لهم وتكلُناهم وعرفناهم ، فآثروا الضلالة والعمى. وقال تعالى { وَعَادًا وَثَمُودَ وَقَدْ تَبَيَّنَ لَكُمْ مِنْ مَسَاكِنِهِمْ ﴿ وَعَادًا وَثَمُودَ وَقَدْ تَبَيَّنَ لَكُمْ مِنْ مَسَاكِنِهِمْ ﴿ وَعَادًا وَثَمُودَ وَقَدْ تَبَيَّنَ لَكُمْ مِنْ مَسَاكِنِهِمْ ﴿ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ لَهُمُ الشَّيْلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ لَهُمُ الشَّيْلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ

(38)} العنكبوت.

فإن الشُرك بالله أعظمُ أسباب الضلال ، قال الله على لسان نبيه ومُصطفاه محمد ( أله على أله على الله على الله ومُصطفاه محمد ( أله على إلى الله على ال

الْمُهْتَدِينَ (56)} الأنعام .

وقال عز جَل ﴿ قُلْ أَنَدْعُو مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَلُا يَضُرُّنَا وَلُا يَضُرُّنَا وَثُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللهُ كَالَّذِي اسْتَهْوَتُهُ الشَّيَاطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصِيْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى ائْتِنَا ۖ قُلْ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى الْمُعَلَّمُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ (71) هُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى الْمُعَلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ (71) }

وكذلك من أسباب الهداية أن يكون العمل خالص لوجه الله تعالى ويتجنب المسلم الرياء والشرك فإن المسلم يعمل العمل، ويظن أنه على شيء وهو ليس كذلك، كما قال تعالى:

20

{ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ أُو يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ (18)} المجادلة . وإن أقواماً يأتون يومَ القيامة ، فيبدوا لهم ما لم يكونوا يحتسبون ، كما قال الحق سبحانه { وَبَدَا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ (47)} الزمر

وإن آخرين يَظُنّونَ أَنهُمْ يُحسنون صننعا ، وليسوا كذلك ، قال سبحانه وتعالى {قُلْ هَلْ نُنتِئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا (103) الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الثُنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صَنْ اللهُمْ يُحْسِنُونَ صَنْعًا (104) } الكهف .

فإذا لم يكن العمل خالصاً لله عز وجل كان سبباً في ضلال وانتكاس صاحبه ، وكان وبالأعلى صاحبه يوم القيامة.



كما أن الإنابة والتوبة والرجوع إلى الله جل جلاله من أسباب الهداية ..

قَالَ تَبَارِكُ وَتَعَالَى { قُلْ إِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ (27)} الرعد.

وقال تُعالَىٰ: {الله يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ (13) }الشوري .

وَهذه الثلاث : أعني التوحيد والسلامة من الشرك ، وفعل الطاعات وما أمِرَ به العبد ، والإنابة إلى الله يجمعها قوله

تعالى: {وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاعُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللهِ لَهُمُ الْبُشْرَى فَبَشِّرْ عِبَادِ (17) الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أَوْلُوا أَدْيِنَ هَذَاهُمُ اللهُ وَأُوْلَئِكَ هُمْ أُوْلُوا الزّمر.

فالذين اجتنبو أ الشرك ، وأنابوا إلى الله ، واستمعوا القول فاتبعوا أحسنه ، هم أهل الهداية.

والله تبارك وتعالى يُحبُ التوابين ، كما في قوله تعالى {إِنَّ اللهَ يُحِبُ التَّوَابِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِرِينَ (222) } فإذا أحبّهم هداهم. فمن تاب وأناب إلى الله تبارك وتعالى أحبّه الله ، ومَن أحبّه الله هداه بهداه.



قال عز وجل {وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا (66)وَ إِذَا لَآتَيْنَاهُم مِّن لَّدُنَّا أَجْراً عَظِيمًا (67) وَلَهَدَيْنَاهُمْ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا } النساء

قال أبن جرير رحمه الله: يعني بذلك جل ثناؤه ولو أنهم فعلوا ما يوعظون به لكان خيرا لهم لإيتائنا إياهم على فعلهم ما وعظوا به من طاعتنا والانتهاء إلى أمرنا أجراً يعني جزاء وثوابا عظيما وأشد تثبيتا لعزائمهم وآرائهم وأقوى لهم على أعمالهم لهدايتنا إياهم صراطا مستقيما ، يعني طريقا لا اعوجاج فيه ، وهو دين الله القويم الذي اختاره لعباده وشرعه

لهم ،وذلك الإسلام ، ومعنى قوله ولهديناهم: ولوفّقناهم للصراط المستقيم اهـ

وقال الحافظ ابن كثير: ولو أنهم فعلوا ما يؤمرون به وتركوا ما يُنهون عنه لكان خيراً لهم أي من مخالفة الأمر وارتكاب النهى وأشد تثبيتا.

قال السدي : أي وأشد تصديقا ، وإذا لآتيناهم من لدنا أي من عندنا أجرا عظيما يعني الجنة ، ولهديناهم صراطا مستقيما أي في الدنيا والآخرة . اهـ.

وإذا كانت الذنوب سبباً لسوء الخاتمة ، وللطبع على القلب ، كان تركها سبباً للهداية ، وأشد في الثّبات على دين الله فالمحافظة على الصلاة مثلاً وإقامتها كما أمر الله ، مما أمِرَ به المسلم ، ثم هي سبب في الابتعاد عن الفواحش والمنكرات { وَأَقِمِ الصّّلاةَ إِنَّ الصّّلاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكر }.

فَالاستجَّابُةُ والامتثال لله ورسوله (ﷺ) من أسباب الهداية كما قال تعالى {فَامِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ الْذِي يُؤْمِنُ بِاللهِ وَكَلِمَاتِهِ وَالنَّبِيِّ الأُمِّيِّ الْأَمِّيِ الْأَمِرافِ]. وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (158) } [الأعراف].

وقال عز وجل: { وَالْذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ (17)} [محمد].

إِذَا كَانَتُ الاستَجابة لله وللرسول سبيل الهداية ، فعدم الاستجابة سبب في الضلال، كما قال سبحانه {إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللهِ قَدْ ضَلُّواْ ضَلاَلاً بَعِيدًا (167) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ لَمْ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلاَ لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً (168) إِلاَّ وَظَلَمُواْ لَمْ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلاَ لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً (168) إِلاَّ

طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا )} النساء .

وقال جل ذكره { إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ لَا يَهْدِيهِمُ اللَّهُ وَلَا يَهْدِيهِمُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (104)} النحل.

كما أن إقامة الصلوات في بيوت الله مع جماعة المسلمين وإيتاء الزكاة سبب في الهداية كما قال تعالى { إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللهِ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الآخِرِ وَأَقَامَ الْصَّلاَةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الآخِرِ وَأَقَامَ الْصَلَّلاَةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلاَّ اللهَ فَعَسَى أُوْلَئِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ الْمُهْتَدِينَ (18)} [التوبة]. فمن حافظ على الصلوات في المسجد في الجماعة هدى الله قلبه وثبته وأوصله إلى حيث يريد من مرضاته.

فعن ابن مسعود رضي الله عنه: "من سره أن يلقى الله غداً مسلماً فليحافظ على هؤلاء الصلوات حيث ينادي بهن، فإن الله شرع لنبيكم سنن الهدى، وإنهن من سنن الهدى، ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يصلي هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم، ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق ولقد كان الرجل يؤتى به يهادي بين الرجلين حتى يقام في الصف). رواه مسلم] فمن حافظ على الصلوات رزقه الله الهداية.

والإكثار من ذكر الله تبارك وتعالى من سبل الهداية كما أن الإعراض عن ذكر الله سبب في الضلال ، كما في قوله تعالى { وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَٰنِ نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ (36) وَإِنَّهُمْ لَيَصُنُدُونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ (37)} الزخرف.

فالهداية لا تكونُ مهيأةً في كلِّ وقتِ للعبدِ المسلم ، فإن الحقّ سبحانه وتعالى قال تعالى { يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ أُواعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ (24)} الأنفال .

وفي هذا حُثُّ على المبادرة بالاستجابة لله ولرسوله ، قبل أن يأتي يوم يَبْحَثُ فيه المسلم عن قلبه فلا يجده ، أي أنه يُحالُ بينه وبين قلبه.

و إليك هذه القِصنة التي تدل على صحة هذا القول، وأنه قد يُحال بين المرء وبين قلبه.

هذه القصمة لرجلٍ كان من ملوك النصارى فأسلم . وهو جبلة بن الأيهم.

أسلم في أيام عمر ، وحج معه فبينما هو يطوف بالكعبة إذ وطئ إزاره رجلٌ من بني فزارة ، فانحلٌ إزاره فرفع جبلة يده فهشم أنف الفزاري ، فاستعدى عليه عمر ، فاستحضره عمر فاعترف ، ثم طلبه للقصاص فاستنكف واستكبر ، وسأل عمر أن يمهله ليلته تلك ، فلما اذلكهم الليل ركب في قومه ومن أطاعه وسار إلى الشام ثم دخل بلاد الروم وراجع دينه دين السوء ، أي أنه ارتد عن دين الله.

ولَّما بدا له أن يعود حِيْلَ بينه وبين ما أراد ، فكان مما قال: تنصَّرتُ الأشرافُ من عار لطمةٍ وما كان فيها لو صبرتُ لها ضرر تكنَّفني فيها اللجاجُ ونخوةٌ وبِعْتُ بها العينَ الصحيحة بالعَوْرُ

فيا ليت أمي لم تلاني وليتني رجعتُ إلى القول الذي قاله عمر

ويا ليتني أرعى المخاض بقفرةٍ وكنتُ أسيراً في ربيعة أو مضر ويا ليت لي بالشام أدنى معيشةٍ أجلس قومي ذاهب السمع والبصر.

### 4 الاعتصام بالكتاب والسنة

قَالَ تَعَالَي { وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ [101)} [آل عمران].

(101)} [آل عمران]. وقال جل جلاله {فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضْلٍ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا (175)} النساء.

و الاعتصام بالله يكون بالتمسك بحبل الله المتين ، التمسك

بالقرآن العظيم.

قال سبحانه { إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ بِهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ قَالَ سبحانه { إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ بِهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الْصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا} الإسراء والتمسك بكتاب الله أمان بإذن الله من الضلال ، لقوله (ﷺ): (تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به: كتاب الله).

وَقَالَ جَلَّ ذُكْرِه في وصف كتابه { يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلاَمِ وَيُخْرِجُهُم مِّنِ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ } المائدة

والقرآن يهدي للتي هي أقوم في الدنيا والأخرة ، أما في الدنيا فواضح مما تقدّم

وأما في الآخرة فلقوله (ﷺ): يُقال لصاحب القرآن اقرأ وارتق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا ، فإن منزلتك عند آخر آية تقرأ بها. رواه أحمد وأصحاب السنن.

وتكرر في الكتاب العزيز وصف القرآن بأنه هُدى للمؤمنين. وبين النبي صلي الله عليه وسلم أن التمسك بسنته وسنة الخلفاء الراشدين من بعده سبب في الهداية من الضلال وعاصم من الوقوع في الفتن ، فعن أبي نجيح العرباض بن سارية رضي الله عنه قال: وعَظَنا رسول الله ( الله عنه قال: وعَظَنا رسول الله ( الله عنه الله عنها العيون، فقلنا: يا رسول الله كانها موعظة مودع، فأوصنا، قال: (أوصيكم بتقوى الله عز وجل، والسمع والطاعة، وإن تأمر عليكم عبد؛ فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، عَضُوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور؛ فإن كل بدعةٍ ضلالةً)؛ رواه أبو داود والترمذي، وقال: حديث حسن صحيح.

ولما ذكر الله تبارك وتعالى جملة من أنبيائه ورسله قال لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم { أُوْلَـئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهُ قُل لاَّ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرَى لِنَهُ اللهُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرَى لِنَاهُمُ لِلْعَالَمِينَ } الأنعام.

# 5ـ المحبة المبالحة

أن تصحب رجلاً يذكرك بالله إذا نسيت ويعينك على ذكر الله إذا ذكرته، وقد ذكر الله تعالى ما يبلغ أثرُ الصاحب في صاحبه فِقالِ تعالى: {وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ الطَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ يَالَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا (27) يَاوَيْلَتَى لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا (28) لَقَدْ أَضِلَّانِي عَنِ الدِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَاءَنِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلْإِنْسَانِ خَذُولًا (29)} [الفرقان]. لذلك يؤكد النبي (ﷺ) على خطورة وأهمية الصحبة فعن أبى هريرة رضى الله عنه: أن النبي (ﷺ) قال: «الرجل على دين خليله فلينظر احدكم من يخالل اخرجه الترمذي وأبوداود وعن أبي مُوسَى الأشعري رضى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ ا اللهِ (ﷺ) " مَثَلُ الْجَلِيسِ الصَّالِحِ وَالْجَلِيسِ السَّوْءِ كَمَثَلِ صناحِبِ الْمِسْكِ، وَكِيرِ الْحَدَّادِ، لا يَعْدَمُكَ مِنْ صناحِبِ الْمِسْكِ إِمَّا تَشْتَرِيهِ، أَوْ تَجِدُ رِيحَهُ، وَكِيرُ الْحَدَّادِ يُحْرِقُ بَدَنَكَ أَوْ ثَوْبَكَ أَوْ تَجِدُ مِنْهُ رِيحًا خَبِيثَةً ". [رواه البخاري] ولهذا أوصى النبي (繼) فقال: "لا تصاحب إلا مؤمناً ولا يأكل طعامك إلا تقيّ" فالصحبة الصالحة من أعظم أسباب الهداية.

### 6- المجاهدة

ومن أعظم أسباب الهداية كذلك، المجاهدة..
مجاهدة النفس لتتعلم عن الله ورسوله، ومجاهدتها لتعمل بهذا العلم، ومجاهدتها على الدعوة إليه بالحق، ومجاهدتها على الصبر والأذى في سبيل الدعوة إليه، لأن من تعلم وعمل الصبر والأذى في سبيل الدعوة إليه، لأن من تعلم وعمل وعلم لابد أن يتعرض للأذى قال تعالى: { الم (1) أَحسِبَ النَّاسُ أَنْ يُثْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ (2) وَلَقَدْ فَتَنَّا الْذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِينِ (3) اللهِ الذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِينِ (3) اللهِ اللهِ مَن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللهُ الَّذِينَ مِسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ الْعَلِيمُ (5) مَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَآتٍ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (5) وَمَنْ جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللهَ لَغَنِيُّ عَنِ الْعَالَمِينَ (6)} [العنكبوت].

فمن جاهد نفسه وشيطانه ورفقة السوء وصله الله تعالى وأخذ بيده إلى الهداية قال سبحانه وتعالى: {وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ (69)} [العنكبوت].

العنصر السادس موانع الهداية

# ا. الغفلة عن الدار الأخرة

إن الغفلة عن الآخرة يحول بين العبد وبين الهداية ، حيث ينخدع الإنسان بالدنيا وزينتها الفانية فينشغل بها عن الآخرة ، ولقد وصف الله الغافلين عن الآخرة بأنهم {يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ(7)} [الروم]. غفلوا عن الآخرة فنسوا ربهم، وجهلوا حقيقة مهمتهم، شرعوا لأنفسهم واستبدوا في أحكامهم وعتوا عتواً كبيراً، لقد استغلوا ذكاءهم وسخروا علومهم ووظفوا مخترعاتهم في الإفساد في الأرض.

قال ابن كَثير: في قوله: (يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ) "أي: أكثر الناس ليس لهم علم إلا بالدنيا واكتسابها وشئونها وما فيها، فهم حذاق أذكياء في تحصيلها ووجوه مكاسبها، وهم غافلون في أمور الدين وما ينفعهم في الدار الآخرة، كأن أحدهم مغفل لا ذهن له ولا فكرة.

قال الحسن البصري: والله ليبلغ من أحدهم بدنياه أن يقلب الدر هم على ظفره فيخبرك بوزنه وما يحسن أن يصلي.

# 2. قسوة القالب

فإذا كان القلب قاسيا حجريا لا يقبل تزكية ولا تؤثر فيه النصائح لم ينتفع بكل علم يعلمه كما لا تُنبت الأرض الصلبة ولو أصابها كل مطر وبُذر فيها كل بذر، فإذا كان القلب قاسيا غليظا جافيا لا يعمل فيه العلم شيئا وكذلك إذا كان مريضا مهينا

مانيا لا صلابة فيه ولا قوة ولا عزيمة لم يؤثر فيه العلم عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله (ﷺ): { مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضا فكان منها نقية قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير ، وكانت منها أجانب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا وسقوا وزرعوا ، وأصاب منها طائفة أخرى إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلا ، فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم ، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به } (البخاري ومسلم)

3- الحسد والكبر

الحسد والكبر منع إبليس من الانقياد للأمر ،و هو داء الأولين والآخرين إلا من عصم الله ، وبه تخلف الإيمان عن اليهود

الذين شاهدوا رسول الله (ﷺ) وعرفوا صحة نبوته ومن جرى

ومن ذلك ما ذكره الله عن المشركين { وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَىٰ إِلَّا أَنْ قَالُوا أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَرًا رَسُولًا (94) } الإسراء.

فُكَانَ الْجُوَابِ (قُلْ لَوْ كَانَ فِي الْأَرْضِ مَلَائِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَئِنِينَ لَنَوَ لَا أَرْضِ مَلَائِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَئِنِينَ لَنَوَّ لَنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ مَلَكًا رَسُولًا (95)) الإسراء.

وحقيقة المسالة تعنّت واستكبار ، وإلا لو جاءهم ملك لقالوا: هذا تختلف طبيعته عن طبيعتنا ، فهو من عالم آخر، ويُطيق ما لا نُطيق!

وقد قال الله تبارك وتعالى { وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلًا وَلَلْ بَعْلُنَاهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ (9) }. الأنعام. فسيقولون حينها هذا ليس بِمَلْك!

### 4ـ الرياسة والملك

لقد أخبر الله تعالى عن فرعون أنه ما مَنَعَه من الإسلام والانقياد له إلا تعلقه بالملك والرياسة ، وإلا فقد أيقن بصدق رسالة سيدنا موسى عليه السلام ، قال الله عز وجل { فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ آيَاتُنَا مُبْصِرَةً قَالُوا هَٰذَا سِحْرٌ مُبِينٌ (13) وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًا ۚ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًا ۚ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًا ۚ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ (14) } النمل.

و مثله الملا الذين حكى الله أخبار هم ، فكانوا يخشون إن آمنوا أن تذهب هيمنتهم ، ويذهب جاههم ، ويتساووا بالعبيد ، قال الله

جل جلاله {وَعَجِبُوا أَن جَاءهُم مُّنذِرٌ مِّنْهُمْ وَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا سَاجِرٌ كَذَّابٌ (4) أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَهَا وَاجِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ سَاجِرٌ كَذَّابٌ (5) وَانطَلَقَ الْمَلْأُ مِنْهُمْ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَى آلِهَتِكُمْ عُجَابٌ (5) وَانطَلَقَ الْمَلْأُ مِنْهُمْ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَى آلِهَتِكُمْ إِنَّ هَذَا إِلاَّ هَذَا لَشَيْءٌ يُرَادُ (6) مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْمِلَّةِ الآخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلاَّ الْحَرِيْقِ إِنْ هَذَا إِلاَّ الْحَرِيْقِ (7) أَأْنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِن بَيْنِنَا بَلْ هُمْ فِي شَكِّ مِّن ذِكْرِي الْحَرُقُوا عَذَابِ (8)} ص.

# 5ـ الشهوة والمال

وهو الذي منع كثيراً من آهل الكتاب من الإيمان خوفا من بطلان مأكلهم وأموالهم التي تصير إليهم من قومهم وقد كان كفار قريش يصدون الرجل عن الإيمان بحسب شهوته ، فيدخلون عليه منها ، فكانوا يقولون لمن يحب الزنا : إن محمدا يُحَرِّم الزنا ويحرم الخمر.

و هذا الذي مننع آبا جهل من الإسلام ، فإنه لما أتاه الأخنس فدخل عليه في بيته قال : يا أبا الحكم ما رأيك فيما سمعت من محمد ؟ قال : ماذا سمعت ، قال : تنازعنا ونحن بنو عبد مناف الشرف : أطعموا فأطعمنا ، وحملوا فحملنا وأعطوا فأعطينا ، حتى إذا تجاثينا على الركب ، وكُنّا كفرسي رهان قالوا : منا نبي يأتيه الوحي من السماء ، فمتى ندرك هذه ؟ والله لا نؤمن به أبدا ، ولا نصدقه ، فقام عنه الأخنس، وتركه.

# 6- الأهل والأقارب والعشيرة

يرى أنه إذا اتبع الحق وخالفهم أبعدوه وطردوه عنهم وأخرجوه من بين أظهرهم ، وهذا سبب بقاء خلقٍ كثير على الكفر بين قومهم وأهاليهم وعشائرهم.

ومن ذلك أن بعض أهل الباطل ممن انتحلوا مذاهب هدّامة لما تبيّن لهم الحق ما منعهم أن يتبعوه ويهتدوا إلا أنهم يخشون أن

تذهب مكانتُهم أو تتلاشى.

قال تعالى: { قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَا وَعَشِيرَ تُكُمْ وَأَمْوَالً اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ مِلَا اللهِ عَلَى اللَّهُ وَحِهَادٍ فَي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ هِوَ اللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ هِ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ هِا لَا لَهُ إِلَّهُ لَا يَهُ فِي اللَّهُ لَا يَعْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَى إِلَيْهُ لَا يَهْدِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ الْمُعْلِيْنَ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

# 7. صحبة السوع والخوف من مذمة الفاس

وهذا هو الذي منع أبا طالب وأمثاله عن الإسلام استعظموا آباءهم وأجدادهم أن يشهدوا عليهم بالكفر والضلال. عن سعيد بن المسيب عن أبيه أن أبا طالب لما حضرته الوفاة دخل عليه النبي صلى الله عليه وسلم وعنده أبو جهل فقال أي عم قل لا إله إلا الله كلمة أحاج لك بها عند الله فقال أبو جهل وعبد الله بن أبي أمية يا أبا طالب ترغب عن ملة عبد المطلب فلم يزالا يكلمانه حتى قال آخر شيء كلمهم به على ملة عبد

المطلب فقال النبي صلى الله عليه وسلم لأستغفرن لك ما لم أنه عنه فنزلت ما كان للنبي والذين آمنوا أن يستغفروا للمشركين ولو كانوا أولي قربى من بعد ما تبين لهم أنهم أصحاب الجحيم ونزلت إنك لا تهدي من أحببت) [أخرجه الصحيحين]. فالقرين والصاحب السيئ سواء كان من شياطين الإنس أو الجن يعوق صاحبه عن كل ما هو خير وصالح، ويصدونهم عن الهدى والنور. قال تعالى: { وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ عَنِ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ (36)} الزخرف.

أي الشياطين يصدون هؤلاء النين يعشون عن ذكر الله، عن سبيل الحق، فيزينون لهم الضلالة، ويكر هون إليهم الإيمان بالله، والعمل بطاعته.

فصنحبة السوء تمنع من الهداية والاستقامة والالتزام والتمستك بشرع الله.

فيُسمعون صاحبهم الذي ربما أراد الاستقامة على دين الله عبارات النبز والاستهزاء والسخرية حرصاً منهم على بقاءه ضالاً كحالهم.

#### الإلف والعادة والمنشأ

فإن العادة قد تقوى حتى تغلب حكم الطبيعة ولهذا قيل هي طبيعة ثانية فيربى الرجل على المقالة وينشأ عليها صغيرا فيتربى قلبه ونفسه عليها كما يتربى لحمه وعظمه على الغذاء المعتاد ولا يعقل نفسه إلا عليها ثم يأتيه العلم وهلة واحدة يريد إزالتها وإخراجها من قلبه وأن يسكن موضعها فيعسر عليه

الانتقال ويصعب عليه الزوال وهذا السبب وإن كان أضعف الأسباب معنى فهو أغلبها على الأمم وأرباب المقالات والنحل ليس مع أكثر هم بل جميعهم إلا ما عسى أن يشذ إلا عادة ومربي تربى عليه طفلا لا يعرف غير ها ولا يحسن به فدين العوايد هو الغالب على

أكثر الناس فالانتقال عنه كالانتقال عن الطبيعة إلى طبيعة ثانية .

وقد أخبر الله عن المشركين أنهم ما منعهم من الهداية واتباع الرسول إلا أنهم وجدوا آبائهم على هذا الدين وهم ألفوه ونشأوا عليه { وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّنِيرٍ إلا قَالَ مُثْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِ هِم مُقْتَدُونَ (23) قَالَ أُولَوْ جِئْتُكُم بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدَتُمْ عَلَيْهِ آبَاءكُمْ فَالْوا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ كَافِرُونَ (24) فَانتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ(25) } الزخرف .

وهذا المانع لم يكن ليمنع الصحابة رضي الله عنهم مِن مُتابعة النبي (ﷺ)، وتصديق خَبَره، وامتثال أمره، ولو كان مُخالِفاً لطبائع نفوسهم، كما في خَبَر تحريم الخمر.

قال أنس رضي الله عنه: إني لقائم أسقيها أي الخمر أبا طلحةً وأبا أيوب ورجالاً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيتنا ، إذ جاء رجل فقال : هل بلغكم الخبر قلنا : لا. قال : فإن الخمر قد حُرِّمَتْ . فقال : يا أنس ! أرق هذه القلال ،

قال: فما راجعوها ولا سألوا عنها بعد خبر الرجل). متفق عليه.

### و. اتباع الهوى

قال سبحانه وتعالى لنبيِّه داود عليه الصلاة والسلام {يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلا تَتَّبِع الْهَوَى فَيُضِلُّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَّهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ } [ص] وحذّر الله عباده المؤمنين أن يكونوا كالذي آتاه الله آياته فانسلخ منها ، فأتبعه الشيطان فكان من الغاوين ، وبيّن تبارك وتعالى أن سبب زيغه وضلاله هو اتباع الهوى ، فقال جل جلاله { وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَبُّبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ (175) وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَّاهُ بِهَا وَلَٰكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ ۚ فَمَثَّلُهُ كَمَثَّلُ الْكَلْبِ إِنْ تُخْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أُو تَثَرُكُهُ يَلْهَتْ ۚ ذَٰلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بَآيَاتِنَا ۚ فَاقْصُمُ الْقَصِيمِ الْقَصِيمِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ (176)} الأعراف. وقد حدّر الله تبارك وتعالى من الزيغ الذي هو نتيجةً لإتباع الهوى ، فقال سبحانه : { فَأَيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِثْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (63)} [ النور ] . إِن اتباع الهوي يصد عن الحق قال تعالى ﴿فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن اتَّبَعَ هَٰوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (50)} [آلقصص] بل ربما يصير معبود من دون الله تعالى قَال تعالى {أَفَرَ أَيْتَ مَن اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضِلُّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصِرِهِ غِشَاوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ (23) } [الجاثية]. فيؤدي بالإنسان إلي الهلاك والعياذ بالله تعالى ، كما جاء في الحديث ،عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله (ﷺ) (ثلاث مهلكات : شح مطاع، و هوى متبع، وإعجاب المرء بنفسه...}

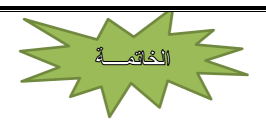
العنصر السابع قمرات الهداية

1- التخلّص من القلق والاضطراب والحِيرة؛ فالمرء المرتبط بالله تعالى يكون على يقين بأن أمره متعلّق بمشيئة الله تعالى. 2- علق المكانة ببن النّاس؛ فالله تعالى يرفع أهل الدّين والإيمان والتقوى، ويجعل لهم القبول بين النّاس بعلمهم وتقواهم وصلاحهم.

3- صبط السلوك و الحماية من الأخطاء؛ فالمسلم المتصل بالله تعالى يحفظ حركاته ويضبط انفعالاته وغضبه، فيبتعد عن عدة مشاكل، فغالب زلات الناس تكون بسبب الغضب

والانفعال الخاطئ.

4 البَسْط والسّعة في الرّزق؛ حيث قال الله تعالى: {وَمَنْ يَتُّقِ اللّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا (2) وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ۚ إِنَّ اللّهَ بَالِغُ أَمْرِهِ ۚ قَدْ جَعَلَ اللّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا (3)} [الطلاق].



إذا علمنا أن سبيل الحق وطريقه واحد لا يوصل إلى الله غيره، وأن سبل الغواية كثيرة متعددة وطويلة متشعبة ومن سلكها هلك في أوديتها فلا أمل له في الوصول و لا بلوغ المأمول كما في حديث ابن مسعود عند ابن ماجة وغيره قال: [خط لنا رسول الله (ﷺ) خطا ثم قال: هذا سبيل الله ثم خط خطوطا عن يمينه وعن شماله ثم قال: هذه سبل قال يزيد: متفرقة على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه ثم قرأ { وَأَنَّ هَٰذَا صِرَ اطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ ﴿ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرُّقُ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ \* ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (153)} [الأنعام]. فإذا علمنا هذا علمنا مدى الحاجة إلى سؤال الله الهداية إلى هذا السبيل دون غيره من سبل الغواية والضلال. فمن أراد نجاة الآخرة فليسأل ربه الثبات على صراط الدنيا، ولا يفتر لسانه عن سؤال الهداية إلى الصراط المستقيم. اللهم اهدنا صراطك المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين. آمين.

تمت بفضل الله وتوفيقه